
 

 

 

«Catechetica ed Educazione»  

è una testata telematica,  

iscritta al Tribunale di Roma  

(registrazione n. 151/16 dicembre 2020),  

che persegue finalità culturali  

in ambito pedagogico-catechetico 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

CATECHETICA ED EDUCAZIONE 

Rivista «online» dell’«Istituto di Catechetica» 

Facoltà di Scienze dell’Educazione 

Università Pontificia Salesiana di Roma 

«Catechetica ed Educazione» è una testata telematica,  

iscritta al Tribunale di Roma (registrazione n. 151/16  

dicembre 2020), che persegue finalità culturali  

in ambito pedagogico-catechetico 

Anno X 

Numero 3 – Dicembre 2025 
[https://catecheticaups.unisal.it/] 



CATECHETICA ED EDUCAZIONE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Istituto di Catechetica 

Facoltà di Scienze dell’Educazione 

Università Pontificia Salesiana di Roma 

 
https://catecheticaups.unisal.it/ 

DIREZIONE 
«Catechetica ed Educazione» 
Piazza dell’Ateneo Salesiano, 1 
00139 – Roma  

 
 
 
 CONSIGLIO DI REDAZIONE 

Ubaldo Montisci (Coordinatore) 
Benny Joseph 
Antony Christy Lourdunathan 
Giuseppe Ruta 
 
 

 COMITATO DI REDAZIONE 
Giuseppe Biancardi 
Cesare Bissoli 
Cettina Cacciato 
Cristina Carnevale 
Sergio Cicatelli 
Isabella Cordisco 
Salvatore Currò 
Antonio Dellagiulia 
Veronica Donatello 
Teresa Doni 
Dariusz Grządziel 

 
Albertine Ilunga Nkulu 

Miguel López Varela 
Elena Massimi 

Maria Paola Piccini 
Antonino Romano 
Rosangela Siboldi 
Salvatore Soreca 

Giampaolo Usai 
Jerome Vallabaraj 

DIRETTORE RESPONSABILE 
Renato Butera 

GRAFICA 
Antony Christy Lourdunathan 

WEB EDITOR 
Angela Maluccio 

Editrice «LAS» 
Piazza dell’Ateneo Salesiano, 1 

00139 Roma 

10 (2025) 3 



 

 

 

Editoriale: I membri dell’Istituto di Catechetica…………...……………..………...…...… 5 

 
 • Carmelo Dotolo       

  I termini della questione religiosa odierna………………………….……………. 11 
 • Furio Pesci   
 Il destino del sacro nel tempo della quarta rivoluzione industriale………..….. 21 

 • Maria Teresa Moscato     
  Ripensare l’esperienza religiosa in prospettiva pedagogica…………..………... 31 
 • Adriano Fabris  
  Quale idea di religione e di fede per l’uomo di oggi?…..….……………..……... 41 
 • Cecilia Costa  
 

 Complessità culturale e immagine della religione oggi in Italia……………...... 51 
 • Andrea Porcarelli   
  Apprendere in dialogo: il ruolo dell’IRC in prospettiva interculturale……….. 61 
 • Pierpaolo Triani  
 

 
L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo delle appartenenze: 

un cantiere aperto nella scuola italiana……………………………………...……. 75 
 • Tiziano Conti  
  Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare…..……...…………... 89 

    ⁎  ⁎  ⁎  
 • Flavia Montagnini  
  In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC…………………….……. 109 
 • Pasquale Nascenti Giaquinto  
 

 
14 dicembre 1985-2025: quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC. Una retro-

spettiva (e un ricordo della senatrice Franca Falcucci)……...……………..……. 123 
 • Giuseppe Ruta  
 

 
Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” nella vita ecclesiale e 

nell’identità cristiana……………………………………………………………..…. 139 
 • Antony Christy Lourdunathan  
  Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation…….……. 151 

Norme per i collaboratori di Catechetica ed Educazione…………...…….…………...… 166 

 

Religione e cultura: l’IRC a confronto  

con la questione religiosa odierna 

ANNO  X       –      NUMERO 3      –       DICEMBRE 2025 

i ndice 



 

 

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 5-9.  

 
 
 
 

 
 
 
Il tema al centro dei contributi di questo numero prosegue la riflessione 

sull’identità dell’Insegnamento della Religione Cattolica (IRC) avviata da tempo, 
cercando di sondarne consistenza e attualità epistemologica. Nel quadro del rap-
porto tra religione e cultura l’attenzione è qui centrata sul polo religione e può 
sembrare ambizioso proporre come oggetto di riflessione una questione religiosa 
odierna. Tuttavia la scelta è corroborata dalla consapevolezza che l’IRC – come 
tutte le discipline scolastiche – ruota attorno alla consegna-assimilazione-elabo-
razione-riformulazione culturale e che nella nostra contemporaneità la dimen-
sione religiosa della vita è da affrontare nei termini di una “questione”, ovvero 
esaminandone i fondamenti di percezione, formulazione e comunicazione. Inol-
tre, la pratica didattica e la consuetudine con alunni e docenti insinua il dubbio 
sulla validità delle categorie d’interpretazione del fenomeno religioso ancora uti-
lizzate. Viene da chiedersi quale sia il sacro che oggi si cerca e a quale trascen-
dente/trascendenza si rivolgono donne e uomini contemporanei. 

Applicare un dubbio metodico a tali nuclei tematici può condurre a rispo-
ste pertinenti al contesto scolastico in cui opera l’IRC e contribuire ad aggiornare 
il suo rapporto con i poli concettuali che ne alimentano l’identità, quali sono ap-
punto religione e cultura. 

Definire la questione religiosa oggi richiede disponibilità intellettuale: am-
mettere pluralità, complessità e secolarità come chiavi interpretative della contem-
poraneità, interrogarsi sull’opzione per una deculturazione ovvero aggiornare i 
criteri di lettura del fenomeno culturale. Conseguenza insieme ambiziosa e ine-
vitabile di tutto il processo è la risemantizzazione del religioso attuale (in chiave 
filosofico-teologica) e la ridefinizione di religione e religiosità (in chiave pedago-
gica e comunicativa). 

La pretesa del percorso proposto in questo numero di C&E non è quella 
di tracciare limiti definitori al tema bensì, partendo dall’intuizione del problema, 
aprire un dibattito che tenga le conclusioni teoretiche vicine alle esigenze 
dell’IRC in quanto disciplina scolastica attenta alle istanze culturali ed educative 
e disponibile a riconfigurarsi. 

Ragionando in tale direzione, Carmelo Dotolo offre un contributo a fis-
sare i termini di una questione religiosa odierna, rimanendo esterni alla pretesa 

Religione e cultura: 

l’IRC a confronto con la questione religiosa odierna 

E ditoriale 



6 | ICa-UPS 

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

di attribuire alla religione la capacità e il compito di umanizzare il mondo. Piut-
tosto è da tenere in attenta considerazione la permanenza del fenomeno religioso 
nello scenario mondiale e la curvatura presa dal religioso a favore di una valoriz-
zazione della spiritualità, da intendere come invocazione di senso che qualifichi 
la storia personale e collettiva. In particolare, viene messo in evidenza come la 
religione contribuisca ancora alla costruzione della realtà socio-culturale, come 
l’istanza del sacro si mantenga al centro dell’esperienza religiosa e quale ruolo 
detenga ancora la forma cristiana della religione. 

A proposito della tenuta del Cristianesimo in Occidente e della cultura re-
ligiosa in genere, Furio Pesci individua un rischio reale nell’impetuoso e spesso 
non gestito sviluppo di nuove tecnologie, che imprimono una nuova impronta 
all’immaginario collettivo. Proprio là dove si forma una mentalità condivisa, cui 
ancora oggi offre il suo contributo la dimensione religiosa dell’esistenza, un clima 
caratterizzato da individualismo e secolarizzazione – con una certa diffusione di 
violenza – mette a rischio non solo una visione ideale del mondo ma anche la sua 
tenuta sociale. Le conseguenze della quarta rivoluzione industriale sono esami-
nate alla luce della teoria di René Girard, in particolare del concetto di mimesi. 

In continuità con la considerazione sugli effetti della quarta rivoluzione 
industriale, notiamo come cambiano i concetti di spazio, tempo e comunità che fi-
nora hanno descritto l’esperienza umana. Ed è ormai conclamata la crisi sia della 
religione sia della fede, sebbene per motivi in parte differenti. L’esperienza reli-
giosa subisce una spinta in almeno due direzioni diverse, come conseguenza di 
una oscillazione semantica attorno al soprannaturale, che tende a perdere il suo 
legame fondativo col naturale a favore dello spazio virtuale. Da un lato una ten-
denza immanentistica, panteistica, dall’altro una tendenza panenteistica in clima 
di post-teismo. Adriano Fabris pone in evidenza come il processo di demitizza-
zione, che indebolisce la portata della visione religiosa della vita, sia sostituito da 
un processo di vera e propria remitizzazione tecnologica, che di fatto trasforma la 
critica del mito nel mito della critica. Un antidoto efficace può essere offerto dal 
Cristianesimo, grazie alla realtà dell’incarnazione, che ne costituisce il centro si-
gnificativo e significante e all’esperienza della concretezza, che da essa trae con-
sistenza e motivazione. 

Se si vuole centrare ulteriormente l’attenzione sui tratti della questione re-
ligiosa, Tiziano Conti definisce come un vero e proprio fenomeno antropologico 
il cambiamento del panorama religioso occidentale in direzione secolare o addi-
rittura post-religiosa. Gli effetti della secolarizzazione riguardano non solo 
l’esperienza religiosa, ma anche la stessa idea di religione nel passaggio da una 
visione teocentrica, segnata da una consistenza ontologica e una forte giustifica-
zione metafisica, a una prospettiva che farebbe della religione un fatto mera-
mente socio-storico-culturale, come veicolato dai fortunati religious studies. Però 
nel passaggio dal moderno al post-moderno l’esperienza umana conferma che la 
religione non può essere neanche ridotta a una cosmovisione di stampo teologico, 
che giustifica la vita puramente alla luce della fede, né a una indagine filosofica, 
che interpreta la fede alla luce dei vissuti umani. La categoria di de-coincidenza – 
mutuata da François Jullien – può intervenire su una visione teologica che va 



Editoriale | 7 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

oltre un securizzante confine di rigore razionale. Un Dio de-teologizzato, non de-
terminato da categorie ontologiche ossessive, che ne limiterebbero la natura etica 
e relazionale, aprirebbe la strada a una risposta congrua alle attese della contem-
poraneità. 

Venendo a una considerazione dei cambiamenti del credere nell’Italia con-
temporanea, le indagini empiriche mostrano tendenze disomogenee soprattutto 
nel mondo giovanile: da un lato selezione, discontinuità, rifiuto di decisioni vin-
colanti, dall’altro ricerca di testimonianze credibili, apertura a prospettive di tra-
scendenza, la mai sopita ricerca di senso. Le novità del mondo mediatico e comu-
nicativo danno struttura diversa alla percezione della realtà, alla relazione e nar-
razione di sé, spostando le opzioni individuali dal religioso propriamente detto 
allo spirituale. Anche le categorie costitutive dell’esperienza religiosa sono attra-
versate da riduzioni semantiche, che tentano di renderle fruibili per un’attualità 
plurale, complessa e frammentata. Tuttavia, Cecilia Costa sottolinea come la re-
ligione non scompaia ma si ridefinisca; rimane una risorsa interpretativa ancora 
capace di dare risposta alle attese profonde dell’esistenza. 

Con un approccio più pedagogico alla questione religiosa contemporanea, 
Maria Teresa Moscato esplora il rinnovato interesse della pedagogia italiana per 
i fenomeni religiosi, spostando l’attenzione dalla religione come sistema storico-
istituzionale, oggetto culturale specifico, alla religiosità come esperienza vissuta, 
come capacità e modo di essere religiosi. Seguendo un modello squisitamente 
fenomenologico, che vede la religiosità come substrato dell’esperienza religiosa, 
fattore capace di orientare la costruzione della personalità e i processi di attribu-
zione di senso, si rivela opportuno superare atteggiamenti contrari al mondo re-
ligioso e approcci positivistici e psicanalitici, che hanno caratterizzato la pedago-
gia del dopoguerra. Nella cospicua produzione novecentesca di studi sul mondo 
della religione, è opportuno fare spazio a prospettive filosofico-teologiche etero-
genee e confrontarsi anche con la letteratura protestante. Inoltre, proprio l’inte-
resse per il mondo religioso è in grado di indurre un atteggiamento diverso alla 
stessa pedagogia, che non può rimanere solo scienza descrittiva, ma deve cedere 
alle istanze dell’interpretazione, con uno strumento di ragione aperta, più che di 
ragione positiva. Ricerche empiriche e teoriche ribadiscono una funzione forma-
tiva e sociale della religiosità, pur mettendo in guardia dai rischi connessi a sue 
sempre possibili polarizzazioni e involuzioni. 

Con riferimento specifico al caso della scuola italiana, la questione reli-
giosa attuale può essere calata pedagogicamente nel tema dell’educazione reli-
giosa per tutti, a partire dalla consapevolezza di un contesto segnato da processi 
di secolarizzazione e pluralismo culturale in stadio avanzato. Il quadro concet-
tuale di riferimento per la riflessione proposta da Pierpaolo Triani è mutuato dal 
teologo e sociologo austriaco-americano P.L. Berger, soprattutto in relazione ai 
diversi atteggiamenti possibili dinnanzi alla contaminazione cognitiva tra espe-
rienze e tradizioni religiose diverse. Quali le ragioni a favore dell’educazione re-
ligiosa e i rischi legati alla sua assenza? Posto che l’atteggiamento nei suoi con-
fronti – come emerge dalle ricerche – è fortemente polarizzato (superflua o cru-
ciale), tre sono le argomentazioni di natura pedagogica: formazione integrale 
della persona, prevenzione delle derive religiose, promozione del dialogo. 



8 | ICa-UPS 

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

L’istruzione religiosa è da considerare come aspetto specifico dell’educazione re-
ligiosa, come comprensione culturale del fenomeno religioso, letto a partire dalle 
cristallizzazioni storiche di una confessione specifica. Richiamando le ragioni 
dell’educazione religiosa, il discorso approda all’opportunità della presenza di 
un insegnamento avente come oggetto la conoscenza della religiosità umana e di 
specifiche tradizioni religiose all’interno del contesto pluralistico della scuola. 
Appare quantomeno anacronistica – anche e soprattutto in ambito religioso – una 
prospettiva educativa scuola-centrica e vengono forniti argomenti di prospettiva 
per un dibattito ormai avviato sulla validità della configurazione attuale dell’in-
segnamento della religione nella scuola italiana. 

Infine, l’IRC si trova a confronto con la questione religiosa odierna per la 
sua natura di disciplina scolastica, per il suo valore educativo, per il suo poten-
ziale interculturale e dialogico: uno spazio educativo capace di mettere insieme 
identità e alterità in un contesto segnato fortemente dalla pluralità e dall’interse-
zione tra visioni del mondo differenti. L’IRC ha avuto un’evoluzione ed è sempre 
più divenuto attore scolastico, anche negli ambienti di scuola statale. Tuttavia è 
chiamato a un continuo adeguamento, accogliendo le sfide di una contempora-
neità in costante ed esigente cambiamento. Il quadro concettuale nel quale si 
muove Andrea Porcarelli poggia sul Magistero cattolico postconciliare, su docu-
menti internazionali, su recenti prassi pedagogiche, su riflessioni teologiche e ap-
procci pedagogici (Freire, Buber). Se è indubitabile il ruolo della cultura religiosa 
in una società multiculturale, è altrettanto necessaria una ridefinizione aggior-
nata dell’insegnamento religioso, che potrebbe qualificarsi grazie alla categoria 
di disciplina dialogica e ospitale. La prospettiva dell’apprendere in dialogo – con le 
sue motivazioni teologiche, pedagogiche e metodologiche – può dare sostanza 
scolastica a un pluralismo inclusivo in vista di una cittadinanza democratica: va-
lori ai quali l’IRC può dare un contributo ancora una volta qualificato e qualifi-
cante. 

   

A partire da questo numero, C&E offre una seconda sezione, oltre quella 
monografica, che ospita liberi contributi provenienti dal mondo scientifico. Nel 
presente fascicolo sono quattro, due che si riferiscono al settore della scuola e 
all’IRC e due di taglio pedagogico-catechetico. 

Il saggio di Flavia Montagnini affida all’IRC un ruolo da protagonista 
nella scuola, quale luogo di interrogazione e di ricerca, ma con la consapevolezza 
della necessità di indagare il rapporto attuale tra educazione e religione, con par-
ticolare riferimento alla crisi di appartenenza al Cattolicesimo e all’analfabetismo 
religioso di ritorno nell’Italia contemporanea. L’IRC può svolgere un ruolo uma-
nizzante nel momento in cui caratterizza il lavoro scolastico come occasione di 
ricerca, dialogo e lettura critica della realtà; e nel momento in cui offre uno spazio 
di espressione alla domanda di senso, che può trovare soddisfazione nella ric-
chezza culturale ed etica del Cristianesimo. Tuttavia, per capire se l’IRC possa 
essere una risorsa educativa per la persona e la società, è necessario inquadrare i 
termini di come la religione divenga una questione culturale. 



Editoriale | 9 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Il contributo di Pasquale Nascenti Giaquinto, sulla base di materiale in 
buona parte d’archivio, ricostruisce le fasi concitate che hanno preceduto e im-
mediatamente seguito l’attuazione dell’IRC neo-concordatario, in occasione del 
quarantesimo anniversario della firma della prima Intesa tra la CEI e il Ministero 
dell’Istruzione. Al termine della ricomposizione storico-documentale, l’atten-
zione si concentra sulla visione di Scuola espressa dall’allora Ministra Franca Fal-
cucci, concezione che si può evincere dall’azione politico-amministrativa messa 
in atto per l’applicazione delle direttive sul nuovo IRC. 

Lo studio di Giuseppe Ruta, prendendo le mosse dalla constatazione che 
ogni individuo e gruppo sociale – incluse le comunità cristiane – manifesta tratti 
narcisistici in forme e gradi differenti, propone una lettura inter- e meta-discipli-
nare del narcisismo come componente costitutiva della soggettività, al tempo 
stesso risorsa e rischio. Vanno distinte, infatti, forme vulnerabili e forme patolo-
giche di narcisismo, ed è importante notare come tali dinamiche incidano sui pro-
cessi educativi, relazionali e spirituali. L’itinerario converge su alcune traiettorie 
educative orientate a una gestione matura della dimensione autocentrata dell’io, 
in vista di un’integrazione armonica tra interiorità ed esteriorità, tra identità per-
sonale e responsabilità ecclesiale. In conclusione, il narcisismo è considerato 
come un fenomeno ambivalente da accogliere e trasformare, più che da repri-
mere, mediante un percorso che favorisca gratitudine, gentilezza e umorismo 
come antidoti esistenziali e spirituali. 

Chiude la rassegna il contributo di Antony Christy Lourdunathan, il 
quale propone una riflessione teologico-pastorale sul concetto di discepolo e disce-
polato, interpretati sia come identità (sostantivo) sia come processo dinamico 
(verbo), evidenziando differenze e convergenze tra prospettive cattoliche e pro-
testanti. Attraverso un’analisi etimologica, biblica e comparativa, il testo delinea 
vari modelli di discepolato (apprendista, seguace, erede) presenti nelle tradizioni 
religiose. Viene approfondito il legame tra discepolato, maturità della fede e mis-
sione, alla luce del magistero recente, in particolare di Evangelii Gaudium. Il con-
tributo colloca il discepolato come paradigma fondamentale della catechesi e 
della formazione cristiana integrale, giungendo a prospettare un percorso cate-
chistico capace di favorire un autentico discepolato cristiano: 

 
I membri dell’Istituto di Catechetica 

 catechetica@unisal.it

 



 

 

 
 
 
 
Catechetica ed Educazione 
 
 

1 (2016) 1:  Ricadute catechetiche del Convegno di Firenze 

1 (2016) 2:  Progetto educativo e IRC 
2 (2017) 1:  Stare in mezzo: pendolarità urbana e risposte pastorali 
2 (2017) 2:  Cittadinanza, religione e IRC 

3 (2018) 1:  I giovani, spettatori o protagonisti al prossimo Sinodo? 
3 (2018) 2:  Giovani generazioni, religione–IRC e crescita umana 

4 (2019) 1:  La catechesi in Italia oggi 
4 (2019) 2:  IRC e prospettive culturali e teologiche contemporanee 
5 (2020) 1:  Interdisciplinarità e transdisciplinarità 

5 (2020) 2:  La scuola e l’IRC in Italia:  
Bilanci e prospettive alla fine di un decennio 

6 (2021) 1:  «Nessuno escluso!»  

Lavorare con le persone con disabilità in prospettiva inclusiva 
6 (2021) 2:  Il volto della Catechesi nel nuovo Direttorio 

6 (2021) 3:  Identità cristiana, ragione pedagogica e IRC 
7 (2022) 1:  From Inclusion to Belonging:  

Inclusione, appartenenza e protagonismo ecclesiale  

delle persone con disabilità 
7 (2022) 2:  “Dire Dio” ai margini della vita e in un tempo di incertezze 

7 (2022) 3:  IdR “allo specchio”. Identità, formazione e professionalità ‘riflessiva’ 

8 (2023) 1:  La corresponsabilità delle persone con disabilità in una Chiesa sinodale 
8 (2023) 2:  Da settant’anni a servizio della Chiesa e della catechesi 
8 (2023) 3:  Cultura Digitale e IRC. Opportunità e criticità 

9 (2024) 1:  Artefici della propria vita.  
Il “progetto di vita” delle persone con disabilità 

9 (2024) 2:  “La competenza riconsiderata.” Ricerca Ex allievi ICa (2000-2020) 

9 (2024) 3:  Religione e cultura: prove di epistemologia per l’IRC 

10 (2025) 1:  «Chiamati a diventare Capolavori».  

  Vocazione e discepolato delle persone con disabilità 

10 (2025) 2:  Gaudium et spes. Giubileo, speranza, e catechesi  
10 (2025) 3:  Religione e cultura:   
  l’IRC a confronto con la questione religiosa odierna 

2016-2023… 

catecheticaups.unisal.it 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 11-20.  

I termini della questione religiosa odierna  

Carmelo Dotolo * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
La presenza della religione e la ricerca di spiritualità nello scenario contem-

poraneo indicano un’esigenza importante che abita i processi socio-culturali. Si tratta 
di un bisogno e invocazione di senso che alimenti la qualità della vita e dia significato 
alla storia personale e collettiva. Al di là di alcuni pregiudizi sulla capacità che la 
religione ha di umanizzare il mondo, appare importante sottolineare alcuni indica-
tori che tratteggiano la parabola della domanda religiosa e della questione di Dio, 
anche in relazione a un umanesimo della pace e della fraternità. In particolare, ci 
sembrano significative tali dimensioni: a) un’esperienza che si articola attorno al bi-
sogno/istanza del sacro; b) una lettura della pertinenza della religione alla costru-
zione della realtà socio-culturale; c) la forma cristiana della religione. 

► PAROLE CHIAVE 
Domanda di Dio; Religione; Sacro; Senso; Umanesimo. 

*Carmelo Dotolo: è professore Ordinario di Teologia delle religioni nella Facoltà di 

Missiologia della Pontificia Università Urbaniana di Roma. 

 



12 | Carmelo Dotolo  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
Una delle questioni che attraversano la contemporaneità è la necessità di 

pensare il futuro in modo diverso e nuovo. All’interno di una crisi antropologica 
e di una regressione etico-sociale, il tentativo di ripensare l’umano e il mondo 
diventa sempre più urgente pur nel tormentato itinerario di umanizzazione della 
modernità. L’«innominabile attuale», come annota Roberto Calasso, sembra fati-
care a individuare un senso alla complessità del reale e alle contraddizioni che la 
storia pone alla ricerca di felicità e al ben-essere individuale e collettivo. Soprat-
tutto se, nella proposta di un umanesimo all’altezza dei tempi, ancora una volta 
si evita di avvalersi del contributo critico-costruttivo dell’esperienza religiosa e, 
in particolare, della proposta cristiana.  

L’ipotesi sottesa alla presente riflessione sta nel ripensare l’orizzonte di 
senso della religione e la sua ricaduta sui percorsi antropogenetici, la cui presenza 
nello scenario culturale sperimenta un’oscillazione valutativa sul suo contributo 
ai processi socio-culturali. Se il ritorno della religione assume un valore che non 
è solo compensativo di un deficit di senso, ma espressione di una progettualità 
che investe le donne e gli uomini nelle loro relazioni essenziali, sarebbe oltre-
modo illusorio pensare di dare forma alla convivialità interculturale e alla qualità 
del vivere assieme senza confrontarsi con l’orizzonte antropologico ed etico che 
la religione prospetta nella sua dimensione di promozione della vita e della pace 
nell’ottica del sacro, del trascendente e di Dio.1 Si tratta, in altri termini, di ri-
tematizzare l’orizzonte cognitivo e socio-culturale della religione, superando 
quella logica di privatizzazione che sembra essere la condizione per accettare la 
sua presenza nei percorsi socio-culturali contemporanei. In ciò, il cristianesimo 
può suggerire itinerari etici e socio-culturali in grado di provocare un ri-pensa-
mento dello stare al mondo. 

 
1. Il ritorno della religione e il ritrovamento del Sé 
 
Seppur in modo non preventivato da alcune letture socio-culturali, il ri-

torno della religione (e delle religioni) nello spazio pubblico sposta l’orizzonte 
interpretativo circa il valore che sembra rappresentare per la società contempo-
ranea, soprattutto in relazione alla condizione umana e al senso della storia. I 
processi di secolarizzazione2 e il programma decostruttivo di un ateismo natura-
listico3 hanno fatto emergere sempre più una certa lateralità, se non marginalità, 

                               
1  Dà a pensare quanto annota R. CALASSO, L’innominabile attuale, Adelphi, Milano 2017, 

56: «Divino e sacro: che cosa accade se qualcuno che non è incline a professare una qualsiasi reli-
gione riconosce quelle due parole e ne ha esperienza, non meno intensa di quella di un fedele? 
Dovrà ammettere che quelle due parole indicano qualcosa che sussiste in sé, ancor prima e al di 
fuori di ogni culto. E già questo invita a squarciare l’involucro protettivo e soffocante costituito 
dalla superstizione della società». 

2 Cf. C. DOTOLO, Dio, sorpresa per la storia. Per una teologia post-secolare, Queriniana, Brescia 
2020, 23-60. 

3 In presenza di una letteratura ampia e articolata, si vedano: A. AGUTI, La critica natura-
listica alla religione in R. Dawkins e D. Dennet, in L. GRION (Ed.), La differenza umana. Riduzionismo e 



I termini della questione religiosa odierna | 13 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

della religione nell’organizzazione socio-culturale dell’esistenza. Pur tuttavia, la 
stessa cultura sta sperimentando il bisogno di un riequilibrio del sistema che, nel 
connettere le esperienze vitali, non riesce più a fare a meno dell’indicatore-reli-
gione, della sua capacità di riattivare energie di senso decisive non solo per la 
qualità dell’esistenza, ma anche per una riscrittura etica del vivere assieme nei 
suoi risvolti sociali e politici. Anche la ricerca di spiritualità lascia intendere come 
il bisogno di credere non è estinguibile, e che la tensione religiosa dell’esistenza, 
soprattutto se orientata a proporsi con un preciso contenuto teoretico ed etico, 
non riesce a tacitarsi entro una negazione assoluta del bisogno di trascendente. 
Persino spiritualità non legate a una precisa religione attestano tale istanza.4  

In un contesto come questo, non è affatto peregrina l’idea di un’alternative 
religion che articoli la propria proposta sul valore euristico e antropologico delle 
religioni orientali. Ciò non è dovuto soltanto a una semplice moda postmoderna 
di una religiosità diversa, magari più aderente agli usi della vita e modulata sulle 
esigenze di una individualizzazione delle pratiche di wellness psico-sociale, bensì 
a una cresciuta consapevolezza antropologica: la reinvenzione costante del concetto 
del Sé nella sua relazione con l’Assoluto, cui la tradizione del pensiero orientale sem-
bra offrire orizzonti ermeneutici più congrui e convincenti. In altri termini, l’in-
contro con i sistemi religiosi e filosofici dell’induismo, del buddhismo, del pen-
siero cinese, giapponese,5 offrirebbe piste di ricerca funzionali all’elaborazione 
culturale del senso e alla costruzione della propria identità entro un quadro plu-
rale cui contribuiscono diverse tradizioni spirituali. 

L’effetto più macroscopico è la rimessa in gioco dello specifico della reli-
gione, non tanto sotto l’aspetto dei contenuti che, per lo più, sono ritenuti osta-
colo ai processi trasformativi, quanto sulle sue potenzialità creative rispetto al 
mondo della vita, alla ricchezza valoriale, alla dimensione simbolica della realtà. 
Ciò ha prodotto per efflorescenza l’apertura a una varietà di forme religiose e 
spirituali, operando una sorta di “catarsi religiosa” che ha allargato il cono di 
significato del religioso, mostrandolo nei suoi aspetti più attenti a una efficacia 
esistenziale e a una plasticità psicologica. L’attenzione, ad esempio, all’importanza 
della meditazione e delle sue tecniche lascia trapelare l’esigenza di un diverso 
ruolo attribuibile alla religione, chiamata a venire incontro a un bisogno che l’at-
tuale congiuntura culturale ed esistenziale sta palesando nella cura dell’interio-
rità, dell’affettività e della importanza delle emozioni. La meditazione, assieme 
alla concentrazione e contemplazione quali dimensioni della stabilità pratica 
della mente, dispiega il suo valore perché indica un sentiero verso la libertà,6 per 

                               
antiumanesimo, La Scuola, Brescia 2009, 55-99; W. EGGINTON, In Defense of Religious Moderation, 
Columbia University Press, NewYork 2011, 1-17; E. LECALDANO, Senza Dio. Storie di atei e ateismo, 
il Mulino, Bologna 2015. 

4 Cf. D. DEMETRIO, Spiritualità metropolitane. Guida per i non credenti, Mimesis, Milano 2025. 
5 È importante precisare come il riferimento ai sistemi religiosi e filosofici dell’induismo, 

del buddhismo, del pensiero cinese, giapponese, va assunto secondo una prospettiva di orienta-
mento euristico di massima, il cui punto discriminante è il movimento della trasformazione e 
della consapevolezza. È a questa intenzionalità che s’intreccia il discorso religioso inteso come 
pratica di un sistema di vita entro cui prende forma l’interesse delle spiritualità contemporanee. 

6 Cf. G. KRAMER, Mindfulness relazionale. Insight Dialogue, meditazione e libertà, RCS Media-
Group, Milano 2019. 



14 | Carmelo Dotolo  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

la quale il percorso di maturazione è strettamente legato alla coltivazione della 
mente. Non risulta, pertanto, inaspettata la particolare attenzione alla simbolica 
religiosa dell’Oriente.7 È come se l’incontro con l’Oriente abbia riattivato una 
certa nostalgia delle origini quale grembo archetipico dal quale far nascere rispo-
ste diverse e più spendibili all’enigma della condizione umana. Di là di qualsivo-
glia pregiudiziale, la ricerca di una spiritualità che incida sulla pertinenza o meno 
della religione nella lotta per il significato, appare uno dei segni dei tempi da 
interpretare, come attesta anche la online religion. 

Ma ciò che appare più pregnante dell’immaginario religioso contempora-
neo, è che ripresenta la questione e la domanda su Dio e/o sul divino come cifra 
simbolica che sottrae il reale da una prospettiva chiusa, anche se sfuma sullo 
sfondo di una risposta aperta, incerta, fluida,8 sensibile alla relazione che l’esi-
stenza dell’uomo, la natura e la storia hanno o possono avere con quanto Dio e/o 
il divino rappresentano. Tale interrogativo, però, sa di dover fare i conti con lo 
scacco e l’inadeguatezza, poiché Dio non coincide quasi mai con le nostre idee e 
rappresentazioni. Le assume, perché possano essere rielaborate in una continua 
riflessione che l’esperienza religiosa richiede nell’investimento del suo capitale 
simbolico dentro la cultura e la società. Tuttavia, ciò che emerge dalla fatica di 
tale ricerca e spesso dall’insuccesso delle risposte, è che Dio resta una domanda 
aperta al nostro pensare e vivere, che sorge nel mezzo della vita che aspira alla 
fioritura del bene e della libertà.  

2. L’incertezza post-moderna nella definizione di religione 

Al tempo stesso, permane l’incertezza della comprensione del proprium 
della religione e della sua valenza antropogenetica, a tal punto che si profila un 
paradosso, fino ai limiti dell’aporia: quello di una difficoltà di “definire” cos’è la 
religione, come attestano i religious studies, per i quali se la religione va studiata 
in funzione dei vari aspetti della realtà umana, risulterà difficile coglierne la spe-
cificità e, quindi, il valore maieutico per la lettura della realtà e della storia. Si 
tratta, come è noto, di una querelle non nuova, indicativa di quella complessità 
che attiene alla sfera del religioso e che, nondimeno, esige un costante ripensa-
mento interdisciplinare. Questione, si badi bene, che non è indifferente alla com-
prensione della religione e della sua configurazione teoretica ed etica, per il fatto 

                               
7 Il rivolgersi alla simbolica filosofica e religiosa dell’Oriente non è affatto una novità, 

come già annotava Tagore nel 1904, evidenziando, in relazione all’India, come il fascino della 
ricerca dell’unità nella molteplicità, costituisse un potente stimolatore dell’immaginario (R. TA-

GORE, La civiltà occidentale e l’India, Bollati Boringhieri, Torino 1991, 23-40). La recente ripresa, su-
scitata dai processi di globalizzazione, è indicatrice di una critica al paradigma eurocentrico abi-
tata da dicotomie gerarchiche che comprimevano la visione della vita e del mondo entro un 
aut/aut rigido (razionalità-irrazionalità; spirito-materia; libertà-dispotismo; sacro-profano, etc.). 
In tal senso, si tratta di un vero “punto di svolta” nella riappropriazione del religioso entro una 
prospettiva olistica e sistemica che coniughi vita, salute, ambiente. Cf. F. CAPRA, Il punto di svolta. 
Scienza, società e cultura emergente, Feltrinelli, Milano 2000, 221-253. 

8 Scrive H. JONAS, La domanda senza risposta. Alcune riflessioni su scienza, ateismo e la nozione 
di Dio, Il melangolo, Genova 2001, 73: «Questa re-introduzione della nozione Dio – non come 
un’ipotesi, ma come una domanda senza risposta – a causa del recupero del mistero non garan-
tisce il recupero di una risposta al mistero. Essa lascia semplicemente aperta la questione». 



I termini della questione religiosa odierna | 15 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

stesso che attiene alla costruzione dell’identità e della realtà socio-culturale.9 In-
tendere la religione secondo un registro individualistico o secondo un modello 
aperto alle esigenze del bene comune, incide sul significato stesso che l’espe-
rienza religiosa può avere in vista di un’umanizzazione coerente con la logica 
della fraternità, della responsabilità sociale ed ecologica, della ricerca di politiche 
attente all’affermazione della dignità dell’uomo e dei suoi diritti-doveri. In buona 
sostanza, non è indifferente delineare cos’è la religione, pur sapendo della com-
plessità teoretica della categoria.   

Può essere esemplificativo quanto scrive Giovanni Filoramo che, nell’In-
troduzione che apre un recente Manuale di Scienze della religione, si interroga su 
quale approccio sia più adeguato allo studio della religione la cui realtà cama-
leontica impone di chiedersi come si costruisce il concetto di religione. Tale cor-
retta impostazione che convoca problemi teorici e metodologici, indica come sia 
delicato l’avvicinamento all’oggetto “religione” e come sia opportuno mettere in 
campo un conflitto interpretativo sulla sua singolare forma di esperienza storica, 
esistenziale, culturale, etica. Da qui l’interrogativo circa una possibile via d’uscita 
dall’impasse che i saperi vivono nell’approcciare la religione: «Tornare a studiare 
la materialità della religione che altro è se non un ritorno a un concreto studio 
storico della realtà religiosa nella sua complessità di corpo e mente, di pratica, di 
sensazioni, affetti, immagini e altro ancora?».10 Se tale approccio è cogente, lo è 
ancor di più se in tale “materialità” si rintraccia quella incrinatura di significato 
che, sporgendo simbolicamente, sostanzia l’esperienza religiosa quale ermeneu-
tica del mondo e dell’umano. Infatti, se si confronta con un approccio di tipo an-
tropologico-culturale, emerge come la stessa materialità della religione evoca, la-
scia trasparire un di più che non può essere rubricato entro una lettura semplice-
mente fenomenica. Ad esempio, Ugo Fabietti, mentre sottolinea nel materiale 
della religione una correlazione tra piano simbolico e azione rituale, annota che in 
tale nesso si veicolano relazioni, credenze, fino a una produzione del sacro. Ma, 
ciò che può qualificare la natura insondabile della religione è il termine trascen-
dente che «tende a ricondurre alla possibilità, del tutto umana, di percepire uno 
spazio extraordinario a partire dalla nostra esperienza “nel mondo” […] Gli es-
seri umani vivono grazie a un continuo rimando tra il piano dell’ordinario e 
quello del trascendente, che non coincide peraltro col “religioso”».11  

Orbene, non è questa la sede per entrare nella complessità definitoria della 
religione e della sua pertinenza etico-antropologica, ma solo segnalare come, a 
fronte di una ripresa dell’esperienza religiosa nei circuiti del quotidiano, resiste 
un atteggiamento che tende a riproporre quella «detrascendentalizzazione del 

                               
9 P. GISEL, Che cosa è una religione?, Queriniana, Brescia 2011, 114-115, scrive: «La religione 

risponde, innanzitutto, della propensione e della necessità che l’uomo ha di simbolizzare il proprio 
rapporto con il mondo, con gli altri, con sé stesso. Simbolizzare, perché al cuore di questi rapporti 
si gioca ciò che supera l’essere umano, ciò che egli non può semplicemente ricondurre a sé stesso, 
alla sua maestria, al suo sapere, ai suoi poteri». 

10 G. FILORAMO, Introduzione allo studio scientifico della religione, in G. FILORAMO – M.C. 
GIORDA – N. SPINETO (Eds.), Nuovo manuale di Scienze della religione, Morcelliana, Brescia 2025, 13-
31: 30. 

11 U. FABIETTI, Materia sacra. Corpi, oggetti, immagini, feticci nella pratica religiosa, Raffaello 
Cortina, Milano 2014, 281-282. 



16 | Carmelo Dotolo  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

fenomeno religioso»12 proprio della modernità. L’idea che la religione sia asso-
luta irrealtà dell’uomo che persegue una illusoria autorealizzazione in un tra-
scendente immaginario e vacuo, attesta quel pregiudizio che non coglie nella re-
ligione una prospettiva, sovente critica, per la ricerca di autonomia dell’umano13 
che, di contro, produce forme di dipendenza non meno alienanti.  

Ciò evidenzia, ancora una volta, l’enigmaticità dell’oggetto “religione”, 
sebbene la stessa non deponga a favore di una lettura che ne depotenzi la dimen-
sione cognitiva ed etica. Pertanto, la segnalazione teoretica sulla opportunità di 
un ripensamento dello specifico della religione è direttamente proporzionale 
all’esigenza ermeneutica di qualificare e valutare quegli indicatori religiosi che 
abitano la contemporaneità. Indicatori che, pur nell’ambiguità delle loro forme, 
rinviano a quel bisogno di credere che la religione e le religioni articolano in per-
corsi di qualificazione della vita e di crescita di consapevolezza del significato 
dello stare al mondo. In tal senso, è condivisibile quanto annota Gerd Theissen 
circa la specificità della religione: 

Essa consiste nella sua dimensione spirituale, cioè in una relazione con 
una dimensione della realtà da definire quanto al suo contenuto. La religione 
svolge le funzioni summenzionate, ma le svolge attraverso una relazione con una 
dimensione della realtà, che sta al di là del mondo della nostra vita quotidiana. È 
cosa sensata riservare il termine spirituale a queste relazioni con la trascendenza. 
Allora nella religione possiamo distinguere meglio il suo lato etico, sociale, e isti-
tuzionale da questo aspetto specificamente spirituale, che solo fa di tutte le fun-
zioni e di tutti i fattori religiosi qualcosa di religioso.14 

A partire da tali considerazioni, si possono individuare alcune piste di ri-
cerca per mettere a fuoco le attese che trapelano dal ritorno della religione nella 
scena contemporanea. In particolare ci sembrano significative tali dimensioni: a) 
un’esperienza che si articola attorno al bisogno/istanza del sacro; b) una lettura 
della pertinenza della religione alla costruzione della realtà socio-culturale; c) la 
forma cristiana della religione.  

3. Il bisogno/istanza del sacro 

La ricerca del sacro emerge sempre più come traccia di un desiderio an-
tropologico che allude a qualcosa di più sostanziale e profondo nella lettura della 
condizione umana, in quanto capace di sostenere la ricerca d’identità da parte 

                               
12 Y. LEDURE, Trascendenze. Saggio su Dio e il corpo, EDB, Bologna 1991, 30. 
13 F. CRESPI, L’esperienza religiosa nell’età post-moderna, Donzelli. Roma 1997, 10 e 16: «Il 

ritorno alla religione può esser visto come un fenomeno ricorrente di utilizzazione della religione 
in funzione di esigenze di natura sociale che, di per sé, non dà alcuna specifica indicazione circa 
le nuove possibilità di esperienza religiosa […]. Tali possibilità si aprono, infatti, solo quando la 
dimensione religiosa viene cercata al di fuori della logica di compensazione e di rassicurazione 
che guida la ricerca di forme di identità e di appartenenza sociale, ossia quando […] si assume il 
rischio di una interrogazione fondamentale sul senso dell’esistenza […]. E la religiosità, in quanto 
esperienza personale, si apre a orizzonti di significato relativamente autonomi rispetto alla realtà 
sociale». 

14 G. THEISSEN, Vissuti e comportamenti dei primi cristiani. Una psicologia del cristianesimo delle 
origini, Queriniana, Brescia 2010, 45. 



I termini della questione religiosa odierna | 17 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

dell’uomo. Esso si modifica in relazione ai vissuti e alla loro elaborazione nelle 
diverse epoche storiche e nella edificazione del mondo, come attesta la singolare 
figura che il sacro ha nella contemporaneità. Detto in modo essenziale: il sacro 
sembrerebbe essere una condizione di possibilità per l’esistenza, laddove si av-
verte l’esigenza di un punto di fuga rispetto all’insopportabile pressione del reale, 
anche senza una chiara referenza religiosa.  

Si è in presenza di una corrispondenza diversa tra profano/reale e sa-
cro/possibile,15 dove il sacro rappresenta la sorpresa, l’inaspettato. Questo pre-
sume che il sacro appartenga alla costituzione bio-linguistica della specie animale 
Homo sapiens e che non sia direttamente o strettamente legato all’esperienza reli-
giosa, ma all’incontro con il mistero. Il mistero provoca il sentimento logico 
dell’angoscia, in ragione del fatto che la mente non modulare, propria dell’essere 
umano, non funziona secondo una biunivocità tra stimolo e risposta, ma secondo 
un’attribuzione di significato che investe qualitativamente l’oggetto.  

La questione del sacro si pone sulla soglia di una possibilità d’esperienza 
di quanto non è reale, di un possibile logico che accompagna ogni scelta lingui-
stica nel determinare la cosa o l’oggetto. In una parola: il sacro permette di non 
omogeneizzare la realtà, di introdurre cesure che escano dal gioco, spesso dispe-
rato, dello scambio e del consumo, lasciando intravedere una certa coincidenza 
tra estetico ed etico. Ma, ancor di più, il sacro mette in crisi il dominio del logos e 
della ragione in quanto li richiama alla consapevolezza dei propri limiti e possi-
bilità. Nella sua vicinanza all’esperienza religiosa, il sacro interpreta alcune esi-
genze e questioni che non sono facilmente evitabili, a meno di una banalizzazione 
del mistero che innerva la realtà. Tali questioni esprimono la convinzione che 
«esista un mondo di sensi e valori non coincidenti con il mondo materiale-imme-
diato; la credenza in un insieme di principi derivanti non da vissuti istintuali ma 
da elaborazioni simboliche; il bisogno di vivere una vita riferita a norme e fini in 
qualche modo oggettivati rispetto alla soggettività dell’individuo; infine (almeno 
talvolta) il bisogno di porsi interrogativi sulle origini prime e i fini ultimi dell’esi-
stenza che conduciamo».16 

4. Religione e costruzione socio-culturale 

È opportuno precisare che per comprendere la condizione umana è impor-
tante il legame tra cultura, società, religione. La cultura è il filtro sociale del reale, 
con il quale il soggetto in relazione orienta e organizza la propria esperienza del 
mondo, rimodulando la sua eredità biologica in risposta, per altro variabile, alla 
complessità della condizione umana e della sua precarietà. Ed è per questo mo-
tivo che i modelli di comportamento diventano normativi, laddove esprimono 
una scelta dell’individuo e del gruppo in grado di adattarsi e rapportarsi alle 
pressioni degli ambienti di vita, soprattutto in mancanza di un riferimento co-
stante.  

                               
15 Cf., ad esempio, F. CIMATTI, Il possibile e il reale. Il sacro dopo la morte di Dio, Codice, 

Torino 2009; S. TOMELIERI – M. DONI (Edd.), Sociologia del sacro. Emozioni, credenze, miti e liturgie 
nelle scienze umane, Morcelliana, Brescia 2009. 

16 S. MORAVIA, L’enigma dell’esistenza. Soggetto, morale e passioni nell’età del disincanto, Fel-
trinelli, Milano 1996, 235. 



18 | Carmelo Dotolo  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Può essere utile, pertanto, partire dalla prospettiva antropologica che ci 
consegna Clifford Geertz, quando suggerisce di considerare la religione un si-
stema di simboli che orientano e aiutano a formulare concetti di ordine generale 
per l’esistenza. Ciò che è decisivo è che tale sistema esprime in modo pregnante 
la qualità della vita e la sua finalità, la visione del mondo, l’immagine della realtà 
e del suo valore che ogni popolo ha. Per questo, è necessario saper decifrare il 
significato di tale sistema e coglierne l’effetto che ha nei processi culturali, sociali, 
psicologici. Non esprime, la religione, la possibilità di aprirsi alla meraviglia di 
un mistero che orienta le scelte della vita e offre chiavi di lettura dinanzi all’in-
certezza del reale? Non lascia intravedere un diverso paradigma etico e antropo-
logico che può aiutare a delineare il senso della storia?  Non sollecita quel desi-
derio di felicità e salvezza che libera l’esistenza da strettoie affettive, relazionali, 
valoriali? Non porta con sé un potenziale trasformativo dell’identità umana av-
viandola nei sentieri della fraternità, dell’amore solidale, dell’accoglienza del di-
verso, della pace? Il contributo che la religione può dare alla costruzione della 
realtà e del mondo è quello di venire incontro alla domanda di speranza costrut-
tiva che abiliti ogni donna e uomo a essere protagonisti del cambiamento.  

A questa lettura, si può affiancare quella di Peter L. Berger il quale eviden-
zia come il ruolo che la religione ha nella costruzione della società è decisivo, 
soprattutto perché rappresenta una “rottura” dell’ordine e della routine quoti-
diana. Ma è una rottura feconda, perché conserva intatta la capacità di produrre e 
donare un senso e ordine significativo alle cose della vita. In tale prospettiva la 
religione ha sempre un carattere liminale, l’essere soglia di un qualcosa che è al di 
là della nostra vita e del mondo che, però, ci riguarda mettendo in movimento la 
ricerca del nostro ben-essere e felicità. In ciò, la religione nella sua struttura di 
mito-rito-ethos risponde ad alcuni bisogni antropologici: a) bisogno di attestare 
il valore di sé stessi, di essere permeati da un significato che ci guida nella lotta 
per il quotidiano; b) affermazione di un orizzonte orientativo di fronte al nega-
tivo dell’esistenza; c) esigenza di una “comunione” che esprime ritualmente il 
nostro essere sociali e, quindi, l’impegno verso comportamenti e scelte che ri-
guardano il vivere assieme; d) indicazione di un ethos che ci rende capaci di con-
trollare e regolare emozioni, impulsi, affetti (soprattutto nel controllo dell’aggres-
sività e sessualità). Nella consapevolezza che nessuno è perfetto e nell’accetta-
zione del limite e della fragilità che ci caratterizzano. 

Se, dunque, la cultura intende valere come sistema progettuale di vita, la 
religione in essa suggerisce un incremento qualitativo di vita almeno a un duplice 
livello: a) introduce un Senso differente nell’affermare la realtà, dotandola di un 
perché e purificando l’ambiguità dell’esistenza; b) indica la salvezza come risposta 
al non-senso, come possibilità di vincere la pressione del male nel cuore stesso 
della realtà. Le religioni veicolano e garantiscono questo senso/salvezza per la 
vita dell’uomo.17 E lo fanno indicando che tale incremento non dipende dal caso 
o dalla necessità, ma dalla corrispondenza a un Senso trascendente. Questa cor-
rispondenza provoca una crisi sia cognitiva, sia pratica, perché incide nel tessuto 

                               
17 Si legge in A. RIZZI, Il sacro e il senso. Lineamenti di filosofia della religione, Elledici, Leu-

mann (TO) 1995, 21: «La religione è l’affermazione che la realtà non è puramente casuale, non è 
assurda, ma dotata di un “perché” che ne giustifica l’esistenza». 



I termini della questione religiosa odierna | 19 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

della vita, suscitando non solo disorientamenti, fallimenti, incertezze, ma anche 
possibilità di riscrivere la propria biografia personale e sociale. In altre parole, la 
religione riorganizza il vissuto, pur urtando spesso con la resistenza della realtà, 
dando forma storica e culturale a quell’apriori umano che è il sentimento dell’Asso-
luto che, come sosteneva Friedrich Schleiermacher, nella sua intenzionalità in-
calza la ragione per interpretare l’esperienza religiosa come segno di qualcos’al-
tro, veicolo di un significato che solo Dio può donare. L’esperienza religiosa con-
siste, dunque, nel “lasciarsi muovere” dal trascendente, dall’incondizionato, da 
Dio, assumendone responsabilmente l’intenzione per un diverso modo di abitare 
il mondo.  

5. La forma “cristiana” della religione 

Infine, mi sembra sia importante accennare alla proposta cristiana nella 
sua qualità, nella convinzione che essa offra un’ermeneutica del religioso in 
grado di leggere la complessità della vita entro un progetto storico di umanizza-
zione che trova la sua motivazione nell’evento della kenosis. In particolare, il cri-
stianesimo si presenta: 1) come religione caratterizzata dalla libertà dell’incontro 
e del dialogo; 2) quale cambiamento dell’esperienza religiosa e una sua funzione 
etica in rapporto alla progettazione del mondo e della storia; 3) quale dichiara-
zione dell’autonomia e della responsabilità dell’uomo che, secondo il progetto 
della creazione, è chiamato ad assumersi il peso delle sue scelte; 4) esso suggerisce 
un’immagine di Dio che non si modula più per una distanza misteriosa o per 
un’alterità indifferente, ma si esprime nel suo prendersi cura della vita; in una 
relazione non interventista, bensì maieutica; come Colui che condivide la passione 
per la liberazione nella lotta all’ingiustizia, alla violenza, al male; 5) l’ermeneutica 
teologica del cristianesimo offre un’interpretazione “critico-profetica” del Van-
gelo e della potenzialità liberante della promessa biblica, là dove nello spazio 
pubblico comunica l’istanza di una giustizia universale, di una uguaglianza fon-
damentale, di una fraternità quali premesse per una cultura della pace. 

6. Breve conclusione 

Non c’è dubbio che nell’attuale disagio culturale che avvolge la stessa pos-
sibilità di pensare l’umano e il senso della storia, leggere le potenzialità rigenera-
tive della religione (e del cristianesimo) non comporta solo una presa di distanza 
critica dall’incanto postmoderno di una umanizzazione libera da “contorni” reli-
giosi e spirituali, ma implica ri-tematizzare il contributo dell’esperienza religiosa 
nella riscrittura dell’identità e nella leggibilità del mondo. Se la religione rappre-
senta un paradigma per la condizione umana, per l’etica, per la vita socio-poli-
tica, è perché nel riferimento alla trascendenza e a Dio invita a sospendere pre-
giudizi circa le domande fondamentali del vivere e del morire, della giustizia e 
della pace, della felicità e della sofferenza. Nelle sue possibili risposte si cela quel 
di più di senso che permette di sperimentare il valore della libertà e la possibilità 
di costruire una cultura attenta al bene comune.  



20 | Carmelo Dotolo  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

La religione sa che deve rischiare la trasfigurazione dell’umano,18 riatti-
vando l’etica del riconoscimento interculturale e del dialogo che lotta contro so-
luzioni ovvie e scontate. Allora, all’interrogativo del perché la religione è tornata 
sul palcoscenico mondiale è possibile rispondere in diversi modi. Un dato, però, 
sembra essere decisivo: è che essa offre un punto di vista diverso sulle logiche 
della storia: «La religione – scrive Jonathan Sacks ‒ parla della dignità della per-
sona e della forza dello spirito umano. Ci dice che siamo più di (o altro rispetto 
a) ciò che guadagniamo o ciò che acquistiamo. Nell’economia mondiale, con i 
suoi rapidi spostamenti, vi sono vincitori e perdenti. La vita diviene una lotta 
darwiniana senza quartiere per la sopravvivenza. La religione ci ricorda che vi 
sono altre fonti di valore per le persone. […] Ma soprattutto nessun altro sistema 
fa ciò che la religione ha sempre fatto, ovvero offrire una spiegazione di chi e 
perché siamo, del nostro posto nell’universo, del significato degli eventi che si 
susseguono intorno a noi».19 
 
 

 

The terms of Religious Question Today    
 

► ABSTRACT 
The presence of religion and the search for spirituality in the contemporary mi-

lieu point to a significant need that permeates socio-cultural processes. It is a need and 
a cry for meaning that nourishes the quality of life and gives meaning to personal and 
collective history. Beyond some prejudices about religion's ability to humanize the 
world, it seems important to highlight several indicators that outline the trajectory of 
religious inquiry and the question of God, also in relation to a humanism of peace and 
fraternity. In particular, the following dimensions seem significant: a) an experience ar-
ticulated around the need/instance of the sacred; b) an understanding of the relevance 
of religion to the construction of socio-cultural reality; c) the Christian form of religion. 

► KEYWORDS 
Humanism; Meaning; Question of God; Religion; Sacred.   

 

  c.dotolo@urbaniana.edu

 

                               
18 Cf. C. DOTOLO, L’utopia cristiana dell’umano. Idee per un umanesimo differente, San Paolo, 

Cinisello Balsamo (MI) 2022. 
19 J. SACKS, La dignità della differenza. Come evitare lo scontro di civiltà, Garzanti, Milano 2004, 

51-52. 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 21-30.  

Il destino del sacro  
nel tempo della quarta rivoluzione industriale  

Furio Pesci * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
Il contributo vuole tentare di mettere in evidenza alcune caratteristiche della 

situazione sociale e religiosa contemporanea. La nostra epoca è contraddistinta 
dall’impetuoso sviluppo di sempre nuove tecnologie che hanno grandi conseguenze 
sulla vita quotidiana e sull’immaginario collettivo, che mettono a rischio la tenuta 
della cultura religiosa e, in particolare, del cristianesimo in Occidente. Questa situa-
zione non ha solo ricadute sul piano religioso, ma comporta anche conseguenze so-
ciali, in primo luogo con la possibilità di una diffusione della violenza in un clima 
culturale sempre più caratterizzato dall’individualismo e dalla secolarizzazione. La 
teoria di René Girard consente di considerare questi fenomeni in maniera significa-
tiva. 

► PAROLE CHIAVE 
Educazione; Mimesi; Quarta rivoluzione industriale; Religione; Sacro;  
Violenza. 

*Furio Pesci: è professore Associato di Storia della Pedagogia presso l’Università 

“La Sapienza” di Roma. 

 



22 | Furio Pesci  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
1. Considerazione introduttive 

Questo intervento trova la sua motivazione nella novità rappresentata 
dalle impetuose innovazioni tecnologiche del nostro tempo. Una grande tradi-
zione culturale di stampo fenomenologico-esistenzialistico e personalistico1 deve 
oggi fare i conti con un sempre più “aggressivo” contesto ideologico avverso, la 
cui negatività è costituita dal disorientamento che produce nelle giovani genera-
zioni, con tutte le conseguenze che ciò comporta. Una riflessione sul “sacro” può 
essere occasione per analizzare tale situazione in una prospettiva pedagogica e 
storico-educativa che tenga viva la consapevolezza del valore delle principali do-
mande (sul senso della vita, sulla ricerca della felicità, sulla vita “buona”) 
nell’educazione e nella formazione umane – domande che si sono sempre “in-
trecciate” con la prospettiva religiosa e con il senso del sacro, dell’assoluto, di Dio 
stesso. 

Per cominciare, è necessario, allora, almeno ricordare (in estrema sintesi) 
alcune delle definizioni più “classiche” del “sacro”, soprattutto nell’ambito degli 
studi di storia e sociologia delle religioni. Émile Durkheim,2 ad esempio, indivi-
dua nel sacro ciò che una comunità separa dal profano per rafforzare la propria 
coesione; Rudolf Otto3 lo descrive come mysterium tremendum et fascinans, 
un’esperienza che suscita al contempo timore e attrazione; Mircea Eliade4 lo con-
sidera una dimensione originaria e costitutiva della condizione umana, che si 
manifesta anche in forme non religiose; Viktor E. Frankl5 parla della presenza di 
Dio nell’inconscio umano come ciò che dà senso all’esistenza. 

Il sacro conosce anche un’evoluzione storica: nell’antichità era legato alla 
natura e al mito; con i monoteismi, e in particolare con il cristianesimo, ha assunto 
una direzione verticale, come trascendenza radicalmente altra rispetto al mondo; 
in età moderna, con la secolarizzazione, ha continuato a persistere attraverso 
nuove forme: il culto della nazione, la fede nel progresso, l’adorazione della ri-
voluzione. Il sacro non scompare; muta, cambia supporti e linguaggi, ma conti-
nua a costituire una struttura di fondo dell’esperienza umana. 

In anni recenti, inoltre, René Girard ha spostato lo sguardo in un’altra di-
rezione.6 Per lui il sacro non è soltanto un principio di unione o un residuo del 
numinoso, ma nasce da un evento di violenza originaria, non semplice separa-
zione dal profano, bensì atto in cui la collettività, per risolvere una crisi “mime-
tica” (termine centrale nella sua teoria, che richiede qui un approfondimento), 

                               
1 Cf. S. PALUMBIERI, L’uomo, meraviglia e paradosso, Urbaniana University Press, Roma 

2006; L. PAREYSON, Esistenza e persona, [1950], Il Melangolo, Genova 1985. 
2 Cf. E. DURKHEIM, Le forme elementari della vita religiosa, [1912], Meltemi, Milano 2005. 
3 Cf. R. OTTO, Il sacro. L’irrazionale nell’idea del divino e la sua relazione al razionale, [1917], 

Morcelliana, Brescia 2023. 
4 Cf. M. ELIADE, Il sacro e il profano, [1957], Bollati Boringhieri, Milano 1973. 
5 Cf. V. FRANKL, Dio nell’inconscio, Morcelliana, Brescia 2014. 
6 Cf. R. GIRARD, La violenza e il sacro, [1972] Adelphi, Milano 2011. 



Il destino del sacro nel tempo della quarta rivoluzione industriale | 23 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

designa un capro espiatorio, concentrando su di esso le proprie tensioni: la vit-
tima, sacrificata o bandita, è “sacralizzata”: da un lato temuta, dall’altro venerata. 
In questo senso il sacro è inseparabile dalla violenza in forma ritualizzata e sim-
bolica. Se, dunque, per molti studiosi il sacro è soprattutto principio di coesione 
e di senso, per Girard è il prodotto di un meccanismo vittimario che, pur masche-
rato, continua a operare nelle società moderne. 

I Vangeli si presentano come un tipico racconto mitico, con un dio-vittima 
linciato da una folla anonima, un evento che da allora è commemorato dai cri-
stiani attraverso un sacrificio rituale e una ripresentazione materiale (l’eucari-
stia); il parallelo con il processo vittimario è perfetto, tranne che per un dettaglio: 
la morte dell’innocente è proclamata dal testo e dallo scrittore ispirato stessi. 

Qui la verità sta dalla parte della vittima; il racconto mitico è solitamente 
costruito sulla menzogna della colpa della vittima: nella misura in cui si tratta di 
un racconto dell’evento visto dal punto di vista dei linciatori anonimi, l’igno-
ranza dell’innocenza della vittima è indispensabile per l’efficacia della violenza 
sacrificale. 

La buona novella evangelica afferma chiaramente l’innocenza di Gesù, di-
venendo con il suo attacco all’ideologia vittimaria il germe per la distruzione 
dell’ordine sacrificale sul quale riposa l’equilibrio della società; già nell’Antico 
Testamento è mostrato questo cambiamento del racconto mitico rispetto all’inno-
cenza delle vittime: si pensi alle figure bibliche di Abele, Giobbe, ecc. 

Gli ebrei erano consapevoli dell’unicità della loro tradizione religiosa; con 
i Vangeli avviene in maniera totalmente chiara lo svelamento di queste verità a 
cui allude il titolo misterioso del libro di Girard, tratto da un versetto evangelico.7 
Il fondamento dell’ordine sociale è un’uccisione, un omicidio. La violenza de-
scritta in tutti i suoi aspetti più ripugnanti nel racconto della passione è una rive-
lazione ancor più chiara, perché il testo è una riflessione sul desiderio e sulla vio-
lenza, dal serpente che mette in luce il desiderio di Eva nel paradiso terrestre fino 
alla forza prodigiosa del mimetismo che porta al rinnegamento di Pietro. 

Nella sua disamina della passione, Girard reinterpreta alcune espressioni 
bibliche alla luce delle sue teorie; per esempio, vede nello scandalo un impedi-
mento posto sulla strada, un ostacolo che spinge a cadere, un simbolo della riva-
lità mimetica; non per caso proprio il rifiuto di Pietro di riconoscersi discepolo di 
Gesù è segno che, nel parossismo mimetico e nel processo vittimario, nessuno 
può fuggire dalla sua responsabilità – né colui che invidia né colui che è invidiato. 

La rivelazione evangelica contiene dunque la verità sulla violenza e ha una 
storia di oltre due millenni; si può chiedere se abbia posto fine all’ordine sacrifi-
cale basato sulla violenza nella società che si richiama al testo evangelico come al 
proprio libro sacro. Il filosofo riconosce che questo cambiamento nella società e 
nella storia non è avvenuto, dato che per fare in modo che una verità abbia im-
patto sulla società deve trovare ascoltatori ricettivi – e gli uomini non cambiano 
facilmente; il testo evangelico è piuttosto servito come un fermento che ha portato 
alla decomposizione dell’ordine sacrificale. L’efficacia della violenza sacrificale 
non ha mai cessato di diminuire, nella misura in cui quella mancanza di consa-

                               
7 Cf. IDEM, Vedo Satana cadere come la folgore, [2007], Adelphi, Milano 2022. 



24 | Furio Pesci  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

pevolezza diminuiva a sua volta. Il principio dell’unicità della società occiden-
tale, il cui destino oggi riguarda tutta la società umana nel suo complesso, consi-
ste proprio in questo riconoscimento, in questa presa di consapevolezza della 
violenza che sottostà alla realtà umana e della necessità di superarla. La parabola 
dell’Occidente presenta consonanze con le ricostruzioni storiche di Charles Tay-
lor sul “disagio” della modernità secolare.8 

2. La teoria girardiana 

Girard è, peraltro, un pensatore che merita di essere considerato in ambito 
pedagogico per la ricchezza di spunti che offre alla considerazione dei problemi 
presenti nel rapporto tra le generazioni sulla base della sua teoria della cosiddetta 
“mimesi”. Egli parte da un’analisi delle principali tendenze esistenti nella cultura 
contemporanea; in effetti, non si tratta di un punto d’inizio esplicito, anche per-
ché la sua lunga carriera di studioso si apre in un clima culturale, quello degli 
anni Cinquanta e Sessanta, in cui non si erano ancora affacciate le tendenze più 
attuali, come il decostruzionismo, che diventeranno soltanto più tardi, a partire 
dagli anni Ottanta, uno dei punti di riferimento polemici del pensatore francese; 
tuttavia, la critica al decostruzionismo è disseminata in molte opere tra le princi-
pali di Girard, e si può considerare la sua teoria antropologica come una voce 
discordante rispetto al paradigma decostruzionistico, oggi apparentemente ege-
monico nell’ambito delle scienze sociali. 

Girard può essere inquadrato a partire da questa particolare caratteristica 
del suo pensiero – la polemica con le varie correnti del decostruzionismo contem-
poraneo – perché la sua prospettiva tenta di recuperare il valore realistico del 
pensiero umano contro il soggettivismo estremo che caratterizza proprio il deco-
struzionismo. Se questa corrente di studi si caratterizza oggi per il suo richiamo 
alla “distruzione” nietzscheana delle “grandi narrazioni”, delle impalcature, 
sempre inevitabilmente ideologiche, con le quali l’uomo in ogni epoca ha cercato 
di costruire la propria immagine del mondo, oltre la quale non vi sarebbe nes-
suna autentica verità, la posizione girardiana è caratterizzata, invece, dalla con-
vinzione che esista un fondamento, un elemento ultimo che costituisce la base 
sicura, sulla quale l’uomo può costruire la propria visione del mondo. 

Girard tenta, dunque, di superare le tendenze iconoclaste che, da Nie-
tzsche in poi, passando per esistenzialismi atei, alla maniera di Heidegger, e 
strutturalismi come quello di Foucault, arriva alla posizione di filosofi come Der-
rida, Deleuze, e di critici letterari come Bloom, per concludere che l’interpreta-
zione è l’attività umana per eccellenza, ma che l’interpretazione stessa, in quanto 
tale, non abbia mai fine e si avvolga a spirale su se stessa, generando sempre 
nuove tendenze, e interpretazioni, che in quanto tali non possono aspirare ad 
alcuna definitività.9 

Per articolare una visione alternativa e “realistica” al decostruzionismo, e 
anche a quello strutturalismo che nelle scienze umane tende a dichiarare la 

                               
8 Cf. C. TAYLOR, Il disagio della modernità, Laterza, Bari-Roma 1999; IDEM, L’età secolare, 

Feltrinelli, Milano 2009. 
9 Cf. R. GIRARD, Mimesi e pensiero, Transeuropa, Massa 2019. 



Il destino del sacro nel tempo della quarta rivoluzione industriale | 25 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

“scomparsa dell’uomo” (come in Foucault e Levi-Strauss, e nelle correnti psico-
logiche ispirate dallo strutturalismo, come la psicoanalisi lacaniana – ma su La-
can occorrerebbe un discorso specifico, che metta in evidenza le contraddizioni e 
i veri e propri errori d’interpretazione compiuti all’interno e all’esterno della 
scuola generata da questo grande studioso francese), la teoria girardiana si con-
centra su alcuni concetti fondamentali, che cercano di recuperare nella sua com-
plessità la “realtà della realtà”. 

Per fare questo, e trovare comunque una via di comunicazione con le cor-
renti del pensiero contemporaneo, Girard sceglie, fin dal suo primo libro, per 
molti versi un testo fondamentale, dedicato alla critica letteraria del genere ro-
manzesco,10 un’analisi del desiderio, concepito come l’elemento distintivo 
dell’essere umano, eppure privo di un oggetto specifico – una differenza fonda-
mentale rispetto al bisogno, perché, mentre il bisogno ha una specificità qualita-
tiva e quantitativa, il desiderio non ha limiti. 

La vaghezza stessa del desiderio, d’altra parte, implica che non vi sia una 
base pulsionale, come nel caso del bisogno; la fame è indubbiamente uno stato di 
carenza organica che deve essere ristabilito nel suo equilibrio, mentre la dinamica 
del desiderio non è di questo genere: essa non ha un fondamento pulsionale, non 
ha un oggetto specifico, e deve essere modellata sul piano sociale. 

Noi desideriamo ciò che è desiderabile, ma ciò che è desiderabile è indicato 
dai nostri “modelli”: gli esseri umani imparano a desiderare attraverso la media-
zione della società, in particolare attraverso la mediazione di soggetti che eserci-
tano un’influenza significativa (e in questa influenza può consistere il nucleo di 
ciò che si intende per educazione in una prospettiva come quella girardiana) sui 
membri più giovani della stessa comunità; attraverso i modelli si struttura il de-
siderio, rendendo, tra l’altro, ciascun individuo membro organico del proprio 
gruppo, in virtù della condivisione degli stessi desideri. 

Questo processo è chiamato da Girard “mimesi”, per indicare che la for-
mazione dell’uomo avviene attraverso l’imitazione dei modelli; in ciò consiste 
una parte considerevole di tutto ciò che intendiamo per educazione, e il desiderio 
è precisamente l’oggetto specifico dell’educazione più profonda, che passa attra-
verso la mediazione del desiderabile da parte di coloro che hanno i contatti più 
intensi e profondi con i giovani (i genitori verso i figli, i formatori verso gli allievi, 
ecc.). 

Secondo l’antropologo francese il desiderio, con la sua costitutiva va-
ghezza (e, si potrebbe dire, insaziabilità) è alla base della violenza che caratterizza 
le relazioni umane, poiché le persone sono costantemente confrontate con la si-
tuazione fondamentale di una concorrenza per lo stesso desiderio, per conseguire 
l’oggetto di quel desiderio, o per acquisire una posizione di preminenza rispetto 
ai modelli che si seguono. 

3. La violenza, il sacro e il cristianesimo 

Secondo Girard, nelle culture umane si è fatta strada, già in tempi molto 
antichi, la comprensione del dinamismo del desiderio; e la felicità umana, il senso 

                               
10 Cf. IDEM, Menzogna romantica e verità romanzesca, [1961], Adelphi, Milano 2019. 



26 | Furio Pesci  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

della vita sono stati identificati in alcune tradizioni, particolarmente in quella 
ebraica e cristiana, nella saggezza della rinuncia. Un ascetismo non fine a sé 
stesso, ma orientato a riconoscere la vanità del desiderio e, d’altra parte, la sua 
pericolosità sociale, si manifesta fin dai tempi del decalogo mosaico, che pre-
scrive non solamente il divieto di alcuni atti particolarmente suscettibili di gene-
rare violenza e ritorsioni (il furto, l’omicidio) ma anche il desiderio stesso di que-
gli atti e di quegli oggetti. 

Dunque, un elemento essenziale della cultura è costituito dalla limitazione 
del desiderio; in questo, secondo Girard, si sostanzia quasi l’essenza peculiare 
della morale dell’ebraismo e del cristianesimo, che nella predicazione di Gesù 
porta alle estreme conseguenze l’atteggiamento che già la legge ebraica aveva 
raccomandato per una vita armoniosa dell’individuo e della società. 

Lo studioso francese è noto, in effetti, per i suoi lavori di carattere “antro-
pologico”, in particolare per il suo studio delle religioni primitive e pagane, in 
cui offre un’interpretazione particolarmente suggestiva del sacrificio, uno degli 
elementi fondamentali e più ricorrenti nella storia delle religioni, come tentativo 
d’incanalare la violenza, sempre presente nei gruppi sociali, al costo di un co-
stante rischio di disgregazione interna, attraverso capri espiatori impiegati nelle 
celebrazioni sacre per placare l’ira di un Dio a cui si farebbe risalire la stessa pre-
senza della violenza nel gruppo sociale. 

Girard parla di una “crisi sacrificale” provocata dalla lacerazione dell’ar-
monia nei gruppi, che porta all’identificazione di un capro espiatorio, sul quale 
si concentra l’aggressività di tutti gli altri membri. È questo il caso dei due miti 
più importanti della religione pagana antica: Edipo e Dioniso sono i modelli di 
questa visione della religione come tentativo di incanalare la violenza al fine di 
evitare la disgregazione della società. 

In età moderna, le dinamiche evolutive messe in evidenza soprattutto da 
pensatori “demistificanti”, come Freud, mostrano all’opera tendenze analoghe 
nella famiglia e nella società. Il complesso di Edipo, studiato da Freud, e il disagio 
della civiltà moderna, che lo psicoanalista tentò di analizzare negli ultimi anni 
della sua vita, sono le rappresentazioni quotidiane di questa condizione tipica-
mente umana. 

Ciò che rende peculiare l’analisi di Girard, rispetto ad altre, del desiderio 
e degli stessi fenomeni studiati, come il complesso di Edipo, è la sua sottolinea-
tura degli “inconvenienti” del desiderio; Girard parla, ad esempio, di una “mi-
mesi di appropriazione” nel contesto della rivalità mimetica. 

L’imitazione del modello, per conseguire il modello stesso e la soddisfa-
zione del desiderio, porta alla violenza generalizzata di tutti contro tutti, per ap-
propriarsi degli oggetti di desiderio e per divenire modelli a propria volta. In 
questo senso, allora, vale in tutte le epoche la proibizione di quegli oggetti di 
desiderio e di quegli atti che finirebbero per provocare la disgregazione. 

Il mimetico viene a essere abolito o neutralizzato attraverso il sacrificio 
vittimario; si individua una vittima, qualcuno che è ai margini o, addirittura, al 
di fuori della mimesi sociale, e lo si immola al dio per proteggere il gruppo sociale 
degli individui dalla disgregazione e dalla morte. Qui starebbe, secondo Girard, 
l’origine storica della cultura e delle istituzioni sociali, a partire dalla monarchia, 



Il destino del sacro nel tempo della quarta rivoluzione industriale | 27 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

che avrebbe avuto in origine una funzione sacra, rappresentando precisamente 
quella figura ambivalente di capro espiatorio, dal quale dipenderebbe la stabilità 
del gruppo sociale stesso. 

Girard osserva la frequenza con cui nelle culture più antiche il re viene 
sacrificato, dimostrando, così, il legame tra l’istituzione monarchica, in origine, e 
il sacrificio religioso; progressivamente questa tendenza sarebbe stata sostituita 
dall’impiego di animali come capri espiatori al posto degli uomini e, secondo Gi-
rard, alle origini della pratica di addomesticare animali vi sarebbe non solo l’in-
tenzione di un uso produttivo, agricolo, economico, degli animali stessi, ma an-
che l’esigenza di un’adeguata dotazione di animali per i sacrifici religiosi. 

Un altro aspetto particolarmente significativo di questa ricostruzione sto-
rica è l’analisi dei divieti sessuali, che sarebbero legati alla necessità di limitare 
quello che è uno dei desideri più violenti tra gli esseri umani, appunto, in parti-
colare, il possesso di donne a fini sessuali in situazioni di “penuria” costante. I 
miti di cui è ricca la tradizione di tutti i popoli antichi mostrerebbero la logica del 
capro espiatorio scopertamente all’opera. 

Su queste posizioni di Girard, in effetti, si è concentrata anche una forte 
polemica nei confronti della teoria mimetica e si tratterebbe, probabilmente, di 
ridimensionarne l’importanza, per conservare soprattutto le grandi intuizioni del 
pensatore francese a proposito del desiderio umano e delle sue vicissitudini nella 
cultura occidentale. In effetti, l’Occidente sarebbe, nella visione girardiana, il 
luogo in cui, alla luce di una consapevolezza raggiunta intorno al desiderio, alla 
sua natura, si sarebbero fatta strada contraddittoriamente sia la demistificazione 
dei miti di persecuzione del capro espiatorio sia un progressivo “sfrenamento” 
della violenza in forme “secolarizzate”.11 

Peraltro, la demistificazione della violenza originaria e costitutiva non ri-
guarderebbe tutto l’Occidente, ma soltanto il mondo cristiano: il cristianesimo è 
costitutivamente, nella sua origine biblica e nei Vangeli, il luogo in cui si sarebbe 
detta l’ultima parola nel rifiuto della logica del capro espiatorio, che, in sostanza, 
è il rifiuto della logica del desiderio e della sua violenza. Il cristianesimo sarebbe 
caratterizzato, in maniera estremamente peculiare, dal rifiuto della violenza nelle 
relazioni tra gli uomini a partire dal rifiuto del desiderio. 

Il cristianesimo stesso nasce dall’ultimo grande sacrificio resosi necessario 
per liberare l’uomo dalla logica sacrificale stessa. Girard torna continuamente per 
almeno vent’anni sulla funzione sacrificale di Gesù stesso, dapprima critican-
done l’apparente continuità con la stessa tradizione sacrificale e poi riconoscendo 
che il sacrificio a cui Gesù si espone volontariamente, con una inversione di ten-
denza rispetto alla logica sacrificale, che vuole individuare capri espiatori invo-
lontari per il rito di purificazione della comunità, viene comunque a caratteriz-
zarsi come un sacrificio polemico. 

Gesù deve essere ucciso e non si sottrae alla logica di questa soppressione, 
perché egli stesso smaschera la logica del sacrificio e con essa la violenza di cui è 
piena la vita sociale. Questa funzione catartica del Cristo si sostanzia, poi, in una 
nuova visione del cosmo, in cui Dio non è più l’essere a cui l’uomo deve rivolgersi 
nel tentativo di placarne l’ira, ma l’essere e il Bene che dà l’essere stesso alle sue 

                               
11 Cf. IDEM, Delle cose nascoste sin dalla fondazione del mondo, [1978], Adelphi, Milano 2008. 



28 | Furio Pesci  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

creature (diffusivum sui) e che chiede in cambio solamente altrettanta bontà nelle 
relazioni tra gli esseri umani, e persino tra tutte le creature che popolano il 
mondo. 

Sul piano strettamente sociale, Cristo dà origine, attraverso la sua predi-
cazione del regno, alla Chiesa, il luogo in cui non vi sarà più bisogno di sacrifici, 
nessuno più sarà emarginato (prima forma di sacrificio sociale, anche quando 
non vi è sacrificio rituale in senso stretto) e tutto ciò sarà, nella Chiesa, sostituito 
da relazioni fraterne che puntano a salvaguardare, in quanto sacra, la vita di ogni 
essere, anche dei più deboli. 

4. Le rivoluzioni industriali e il sacro 

Girard sottolinea come il mondo moderno e contemporaneo sia caratteriz-
zato da una preoccupante escalation del desiderio e della mimesi che consegue al 
suo scatenamento senza più vincoli. Il desiderio diviene, in questo senso, metafi-
sico; la rivalità diviene l’elemento stesso su cui si basa l’identità individuale; cia-
scuno è sé stesso in quanto il suo desiderio è assolutizzato (in senso narcisistico, 
si potrebbe aggiungere sulla scia degli altri studiosi citati in precedenza). 

La società secolare descritta da Taylor, che sorge al termine della moder-
nità, portando all’estremo le forme dell’individualismo, presenta molte conso-
nanze con il parossismo delle crisi mimetiche di cui Girard compie l’analisi attra-
verso i suoi saggi sui grandi romanzieri moderni.12 

Il risentimento è, in Girard, la fase conclusiva di un processo, in cui il de-
siderio soddisfatto si scopre, in realtà, inutile alla felicità umana; e anche quando 
non è soddisfatto, proprio per non esserlo stato, genera la volontà di una cancel-
lazione, di un annullamento del desiderio stesso nel suo opposto.  

Di qui la proposta girardiana di uno smascheramento della psicoanalisi 
stessa come mitologia della dinamica del desiderio: la sessualizzazione di tutte 
le relazioni interpersonali, che caratterizza la teoria di Freud, sarebbe, in effetti, 
il frutto di un’incomprensione da parte del grande studioso austriaco della pro-
fondità e della complessità del desiderio umano. 

Le relazioni più intense trovano nella sessualità un terreno d’espressione, 
che non deve essere scambiato come fondamento, ma piuttosto come esito della 
dinamica stessa. Di conseguenza, occorrerebbe giungere, anche nel processo ca-
tartico che costituisce la terapia, a quella che Girard individua come conversione, 
appunto, dal desiderio alla sua negazione. 

Accanto alla critica a Freud troviamo, poi, importantissima per caratteriz-
zare la teoria girardiana sul piano filosofico, la critica a Nietzsche, considerato il 
padre fondatore di tutte le tendenze decostruzionistiche contemporanee. Il deco-
struzionismo, in fondo, sarebbe l’apoteosi del risentimento che domina la cultura 
contemporanea, ormai consapevole delle spirali infinite e inconcludenti del desi-
derio, ma incapace di uscirne per una sorta di illusione romantica, o dionisiaca, 
che ancora vuole alimentare il fuoco del desiderio stesso in vista di un’improba-
bile soddisfazione. 

                               
12 Cf. C. TAYLOR, Radici dell’io, [1989], Feltrinelli, Milano 1993. 



Il destino del sacro nel tempo della quarta rivoluzione industriale | 29 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Naturalmente, la logica di Nietzsche rappresenta la follia dell’uomo, la fol-
lia dell’essere che desidera e diviene, con ciò stesso, preda del proprio desiderio 
e delle illusioni generate da esso, così come il dio per antonomasia del pagane-
simo, Dioniso, è, in fondo, un mistificatore, un illusionista, come mostra dram-
maticamente la tragedia di Euripide, Le baccanti, in cui la madre uccide il figlio in 
preda all’estasi del dio. 

Questo modo di concepire il sacro, che caratterizza paradossalmente una 
società secolare come quella contemporanea, si orienta contro il cristianesimo, e 
in particolare contro il Crocifisso, per fondare una società senza Dio, in cui al 
rifiuto della religione corrisponde un religiosissimo culto del desiderio fine a sé 
stesso e sciolto da qualsiasi vincolo. 

Nietzsche, dunque, è il vero ispiratore della cultura contemporanea, in cui 
la violenza appare all’orizzonte come lo scenario mortifero che dovrebbe scuo-
tere le coscienze degli uomini contemporanei, vittime di un’illusione che ha per 
conseguenza la volontà di distruggere il cristianesimo. 

Le intuizioni di Girard, al di là delle controversie che hanno generato, sono 
utili per considerare fenomeni che si sono manifestati nel corso della storia delle 
rivoluzioni industriali, con le enormi conseguenze che esse hanno avuto sul 
piano sociale, culturale e valoriale.13 La prima e la seconda rivoluzione indu-
striale (tra XVIII e XIX secolo) hanno coinciso con un processo di industrializza-
zione e urbanizzazione che ha favorito la secolarizzazione. In questo contesto è 
emersa una sorta di “religione del progresso”, caratterizzata dalla fiducia illimi-
tata nella scienza e nella tecnica. La terza rivoluzione industriale, sviluppatasi tra 
gli anni Sessanta e Novanta del Novecento con l’informatica e la globalizzazione, 
ha dato vita a un panorama spirituale inedito: l’esplosione dei media e delle reti 
di comunicazione ha favorito la diffusione di spiritualità ibride, come la New 
Age, e di religioni orientali reinterpretate in chiave occidentale. Le reti stesse 
hanno iniziato a essere vissute quasi come comunità sacrali virtuali, in cui il le-
game sociale si costruisce attorno a nuovi simboli e rituali. 

Alla luce di Girard, le rivoluzioni industriali possono essere lette non solo 
come trasformazioni economiche e sociali, ma anche come riconfigurazioni dei 
meccanismi mimetici. La quarta rivoluzione industriale, così come definita da 
Klaus Schwab per il fatto di non consistere soltanto in nuove tecnologie, ma so-
prattutto nella loro convergenza: l’intelligenza artificiale e il machine learning 
comportano la delega di decisioni a entità non umane; i big data permettono di 
raccogliere e analizzare masse di informazioni tali da evocare una conoscenza 
quasi “onnisciente”; le biotecnologie e l’ingegneria genetica offrono la possibilità 
di modificare la vita stessa; la robotica avanzata e l’automazione dissolvono i 
confini tra uomo e macchina, naturale e artificiale; la realtà aumentata, la realtà 
virtuale e i “metaversi” creano nuovi spazi esperienziali, che assumono in alcuni 
casi il valore di luoghi sacrali. Non si tratta soltanto di una rivoluzione tecnica, 
ma di una rivoluzione antropologica,14 che tocca in profondità la sfera del sacro. 

Le tecnologie non solo creano nuovi strumenti, ma intervengono diretta-
mente nel processo mimetico. Gli algoritmi che regolano i feed dei social media non 

                               
13 Cf. K. SCHWAB, La quarta rivoluzione industriale, FrancoAngeli, Milano 2016. 
14 Cf. D. HARAWAY, Manifesto Cyborg, [1985]. Feltrinelli, Milano 2018. 



30 | Furio Pesci  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

si limitano a mostrarci contenuti neutrali: essi selezionano ciò che altri hanno già 
desiderato, moltiplicando l’effetto imitativo. Non è più soltanto l’amico o il vicino 
a influenzare il mio desiderio, ma una macchina che mi propone incessantemente 
modelli da imitare. La conseguenza è un potenziamento della rivalità mimetica.  

La stessa cancel culture, ad esempio, può essere interpretata come un pro-
cesso vittimario: la comunità digitale, attraversata da tensioni mimetiche, trova 
equilibrio nel designare una vittima simbolica – un individuo o un gruppo – da 
stigmatizzare e espellere. L’atto di esclusione non è casuale: serve a ricostruire 
un ordine, a ricompattare la collettività attraverso un rito fortemente intriso di 
“ideologia” e di denuncia pubblica. 

Allo stesso tempo, ciò che appare puramente tecnico – gli algoritmi, i dati, 
le reti – tende a essere sacralizzato. L’“onniscienza” promessa dai big data e la 
fiducia cieca negli algoritmi si configurano come vere e proprie forme di culto 
secolare, incarnando il potere di mediare i desideri, di organizzare il consenso, di 
distribuire riconoscimento o esclusione. 

La tensione verso il superamento dei limiti umani – tipica delle correnti 
transumaniste e postumaniste – può essere letta, in prospettiva girardiana, come 
un’espressione estrema del desiderio mimetico, in cui si insinua il rischio della 
rivalità. Nel contesto transumanista si rischia di ridurre la trascendenza a un pro-
getto tecnico, trasformando il sacro in ingegneria; questa prospettiva conduce al 
rischio dell’obliterazione del sacro. Nella società ipertecnologica, la secolarizza-
zione radicale sembra non soltanto erodere le grandi narrazioni religiose, ma mi-
nacciare il mistero stesso.  

Girard ha avuto il merito di sottolineare come il Vangelo abbia rivelato 
l’innocenza della vittima, spezzando il meccanismo del sacrificio; privatasi, con 
la sua secolarizzazione pressoché completa, di questo strumento di compren-
sione, la società ipertecnologica rischia di perdersi in cicli di violenza diffusa e 
sistemica, non più contenuta né riconosciuta. 

 
 

The Destiny of the Sacred in a time of Fourth Industrial Revolution     
 

► ABSTRACT 
This paper seeks to highlight some key characteristics of the contemporary social 

and religious situation. Our era is marked by the rapid development of ever-new tech-
nologies that have profound effects on daily life and on the collective imagination, 
threatening the stability of religious culture—particularly Christianity in the West. This 
situation has not only religious implications but also social consequences, most notably 
the potential spread of violence within a cultural climate increasingly shaped by indi-
vidualism and secularization. René Girard's theory provides a meaningful framework 
for interpreting these phenomena. 

► KEYWORDS 
Education; Fourth Industrial Revolution; Mimesis; Religion; Sacred; Violence.   

 

  furio.pesci@uniroma.it

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 31-40.  

Ripensare l’esperienza religiosa in prospettiva pedagogica  

Maria Teresa Moscato * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
Il contributo esplora il rinnovato interesse della pedagogia italiana per i fe-

nomeni religiosi, spostando l’attenzione dalla religione come sistema storico-istitu-
zionale alla religiosità come esperienza vissuta. La religiosità viene interpretata come 
dimensione interna dell’esperienza religiosa, radicata in dinamismi psichici precoci, 
caratterizzata da una sintesi originaria di elementi cognitivi ed emotivi e capace di 
orientare la costruzione del Sé, la resilienza personale e i processi di attribuzione di 
senso. Appare necessario superare paradigmi positivistici e approcci tradizional-
mente “sospettosi” verso il religioso, ancora prevalenti nella pedagogia accademica 
del dopoguerra. Attraverso l’analisi di ricerche empiriche e teoretiche, vengono in-
dividuati alcuni elementi trasversali della religiosità: sviluppo del pensiero simbo-
lico, senso di trascendenza e decentramento dell’Io, capacità di conferire senso 
all’esistenza, orientamento verso il bene, pratiche rituali e forme di cura di sé e degli 
altri. Tali componenti mostrano la funzione formativa e sociale della religiosità, così 
come i rischi delle sue involuzioni (superstizione, rigidità ideologica, fanatismo). 

► PAROLE CHIAVE 
Esperienza religiosa; Pedagogia italiana; Religione; Religiosità. 

*Maria Teresa Moscato: già Ordinario di Pedagogia generale e sociale presso l’Uni-

versità di Bologna. 

 



32 | Maria Teresa Moscato  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
1. Religione e religiosità: un rinnovato interesse pedagogico 

Nell’ultimo quindicennio la pedagogia accademica italiana ha dato segni 
di un crescente interesse per la religione e la formazione religiosa.1 In questo qua-
dro rinnovato, l’interesse principale non è polarizzato esclusivamente sulla no-
zione di “religione”, ma si concentra piuttosto sull’esperienza religiosa, e quindi 
sulla religiosità e i suoi dinamismi. La “religione” è rimasta comunque ininter-
rottamente al centro degli interessi di molte discipline, e su di essa esistono mi-
gliaia di studi e ricerche in tutto il mondo, ciò che rende molto difficili definizioni 
esaustive.  

In queste pagine sottintendiamo che una “religione” costituisce un oggetto 
culturale specifico, che implica anche aspetti e assetti istituzionali, un percorso 
storico, un contenuto dottrinale, mediato da una propria letteratura (in parte ri-
conosciuta come “storia sacra”). Una religione è dunque caratterizzata da una 
“tradizione” documentata e documentabile (letteratura, arti figurative, architet-
ture). Della “tradizione religiosa” fanno parte riti e celebrazioni e specifiche 
forme di culto. 

Certamente questa definizione è ancora parziale, ma non ce ne occupe-
remo più di tanto, lasciando ad altre discipline e ad altri studiosi il suo perfezio-
namento, perché l’interesse pedagogico è piuttosto per la “religiosità”, cioè la ca-
pacità e il modo di “essere religiosi”, e per i dinamismi psichici ed educativi che 
a detta religiosità si accompagnano.  Dal punto di vista pedagogico è piuttosto 
l’analisi della religiosità nella sua fenomenologia che ci permette di riconoscere e 
classificare delle “religioni” come tali, rispetto a qualsiasi movimento culturale o, 
peggio, ad atteggiamenti, soggettivi o condivisi, variamente e genericamente ca-
ratterizzati.      

La religiosità (forse la nozione di senso religioso è a essa affine) costituisce 
quindi il “versante interno” dell’esperienza religiosa (che è l’altra nozione che 
varrebbe la pena provare e ridefinire). In realtà le due nozioni si riferiscono a una 
stessa dinamica, psichica e spirituale, per cui l’esperienza religiosa suscita reli-
giosità, e la religiosità permette l’esperienza religiosa, in un continuo dinamismo 
interattivo. L’una e l’altra dimensione si materializzano e si esprimono in lin-
guaggi, narrazioni, riti, tendenzialmente condivisi in termini comunitari. Il sub-
strato psichico dell’esperienza religiosa è un groviglio di convinzioni e credenze, 
intrecciate a emozioni e sentimenti, originato a livelli precoci dello sviluppo 

                               
1 Cf. M.T. MOSCATO – R. GATTI – M. CAPUTO (Edd.), Crescere tra vecchi e nuovi Dèi. L’espe-

rienza religiosa in prospettiva multidisciplinare, Armando, Roma 2012; M.T. MOSCATO et alii, L’espe-
rienza religiosa. Linguaggi, educazione, vissuti, FrancoAngeli, Milano 2017; M. CAPUTO (Ed.), La reli-
giosità come risorsa. Prospettive multidisciplinari e ricerca pedagogica, FrancoAngeli, Milano 2022; G. 
PINELLI (Ed.), Finché un Dio non chiama. Trasformazione adulta e conversione religiosa, FrancoAngeli, 
Milano 2024. M.T. MOSCATO, L’esperienza religiosa nella riflessione pedagogica: prospettive e ipotesi di 
lavoro, in M. CAPUTO – G. PINELLI (Edd.), Religiosità e orizzonti di senso. Verso una pedagogia delle 
religioni, FrancoAngeli, Milano 2025 (in corso di stampa). 



Ripensare esperienza religiosa in prospettiva pedagogica | 33 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

umano e precedente a ogni concettualizzazione. Significa che la religiosità è sem-
pre qualcosa di più ampio, e di almeno parzialmente inconscio, rispetto alla 
stessa coscienza religiosa personale. 

Per affrontare nuovi studi in questa direzione è probabilmente necessario 
cambiare le nostre fonti filosofiche e scientifiche e superare modelli positivistici, 
ma anche psicanalitici, che essendo di fatto insufficienti, per molte ragioni, deter-
minano schemi di lettura inadeguati in molte delle nostre rappresentazioni rela-
tive ai temi religiosi.  

Gli studi del gruppo di Bologna nell’ultimo decennio si sono valsi di fonti 
relativamente nuove (Silvano Arieti, Abraham Maslow),2 o almeno di nuove ri-
letture anche in campo psicanalitico. Ma occorre rileggere anche prospettive teo-
logiche e filosofiche eterogenee (per esempio, alla profonda sensibilità di Ro-
mano Guardini, filosofo e teologo cattolico, abbiamo affiancato una rilettura, per 
certi versi sorprendente, di Antonio Banfi).3 Guardini, in particolare, ha studiato 
fin dagli anni Trenta la religiosità umana nella sua fenomenologia, distinguendo 
la “religione naturale” da quella “rivelata”, e fornendo suggestioni importanti 
alla prospettiva pedagogica. Ma c’è molto da rileggere nell’enorme produzione 
del Novecento sui temi religiosi, ed è utile confrontarsi seriamente anche con la 
letteratura protestante. Stimolante, per esempio, pur nei suoi limiti scientifici, lo 
studio del pastore metodista americano James W. Fowler, sugli ipotetici “stadi” 
dell’esperienza religiosa, uno studioso che ha utilizzato senza pregiudizio la let-
teratura psicologica e psicanalitica accanto alla filosofia di matrice cristiana.4    

Avendo distinto la religione in senso stretto, come sistema culturale e isti-
tuzionale, connotato storicamente, dal suo “versante interno”, cioè dalla dimen-
sione psicologica e vissuta dell’esperienza religiosa personale, occorre ancora 
una breve puntualizzazione circa la scienza pedagogica. Se la pedagogia si iden-
tificasse solo con un sapere pratico applicativo, ogni religione storica determine-
rebbe in essa una teoria normativa (o metodologica), identificata in termini con-
fessionali, ed eventualmente una didattica specificamente connotata rispetto al 
contenuto dottrinale di quella determinata confessione. Studi pedagogici di que-
sto genere non mancano negli ambiti confessionali, ma naturalmente non esi-
stono nell’ambito della pedagogia scientifico-accademica, che assume di dover 
essere, per definizione, non confessionale.  Per affrontare i temi religiosi serve 
una pedagogia che sia consapevole di una propria vocazione interpretativa (e 

                               
2 Cf. S. ARIETI, Il Sé intrapsichico. Affettività, cognizione e creatività nella salute e nella malattia 

mentale, [1967], Boringhieri, Torino 1969; A.H. MASLOW, Religions, Values and Peak-Experiences, 
Penguin Books, New York 1970.   

3 Cf. R. GUARDINI, Religione e rivelazione, [1958], trad. ital. in: Opera Omnia, A. Aguti (Ed.), 
Morcelliana, Brescia 2010, 143-301. M.T. MOSCATO, Religiosità ed esperienza religiosa in Banfi. Per 
una fondazione pedagogica dell’esperienza religiosa, in «Studi sulla Formazione» 18 (2015) 1, 81-116.  

4 Cf. J. FOWLER, Diventare adulti. Diventare cristiani, [2000], R. Gabbiadini – M.T. Moscato 
(tradd.), FrancoAngeli, Milano 2017. Questa traduzione, come del resto tutte le pubblicazioni 
della Collana FrancoAngeli già citata, si deve considerare a tutti gli effetti un esito del lavoro del 
gruppo di Bologna sui temi religiosi.  



34 | Maria Teresa Moscato  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

non solo descrittiva) rispetto ai propri oggetti di analisi. In altri termini, direi che 
ci occorre una “ragione aperta”, più che una ragione positiva e scientista.5  

La dimensione “interna” della religione, che abbiamo già indicata con il 
termine religiosità, fa piuttosto riferimento a una modalità di essere della persona, 
che può essere letta anche come una “capacità attiva” di essa, dal momento che 
include in termini dinamici convinzioni e rappresentazioni, orientamenti moti-
vazionali, appartenenze e valori condivisi. Il termine senso religioso è in parte 
equivalente e quindi almeno parzialmente intercambiabile, ma preferiamo utiliz-
zare la dizione religiosità per chiarezza nei confronti di un pubblico generalista di 
potenziali lettori. Si potrebbe parlare anche, come fanno alcune scuole sociologi-
che, di religione vissuta, per evidenziare l’attenzione alla concretezza dell’espe-
rienza religiosa personale, rispetto agli elementi istituzionali e dottrinali di qual-
siasi religione storica, anche se la religiosità si materializza sempre in forme che 
hanno anche una dimensione collettiva di appartenenza e condivisione.  

In altri termini, non si è religiosi in astratto: l’esperienza religiosa si con-
cretizza in una identità storica, si forma e si sviluppa in un contesto anche rela-
zionale, e si evolve nell’arco della vita. Presumibilmente, uno dei caratteri della 
religiosità contemporanea, lungi dall’essere la sua pura e semplice sparizione, è 
la trasformazione, ma anche il travestimento/nascondimento in forme almeno 
parzialmente inedite.6 L’affermarsi del termine “spiritualità”, spesso privilegiato 
anche nelle autodefinizioni di soggetti intervistati, potrebbe evidenziare proprio 
una di tali trasformazioni: sarebbe un modo di riconoscersi e affermarsi di fatto 
religiosi, liberandosi allo stesso tempo dalle ipoteche dei dogmi e delle apparte-
nenze confessionali.  

Per occuparsi di religiosità, a nostro parere, la via percorribile scientifica-
mente è quella di un approccio fenomenologico all’esperienza religiosa, in altri 
termini lo studio della “religione vissuta”, indagata nell’esperienza esistenziale 
dei soggetti religiosi. Ciò vale per tutte le scienze umane, e non solo per la peda-
gogia. Per questa ragione, come ho già detto, non qualsiasi pedagogia scientifica 
può occuparsi di religiosità, perché in molti casi il ricercatore, legato a categorie 
di ricerca empirico-descrittive scientiste e immanentiste, non vede neppure un 
oggetto di ricerca di proprio interesse nel fenomeno religioso. Per non dire che 
una tradizione pedagogica laica e laicista ha evitato accuratamente, almeno dal 
secondo dopoguerra in avanti, di indagare la religiosità, assumendo in partenza 
che essa derivasse da arretratezza culturale, ignoranza personale o addirittura 
nevrosi. La categoria privilegiata e dominante di approccio alla religione e alla 

                               
5 Il termine “ragione aperta” mi è stato suggerito da alcune pagine di Papa Benedetto XVI 

in J. RATZINGER, Il sale della terra. Un colloquio con Peter Seewald, [1996], San Paolo, Cinisello Bal-
samo (MI) 2003.  

6 Cf. N.T. AMMERMAN, Tribù spirituali e narrazioni del sacro. Trovare la religione nella vita 
quotidiana, [2014], FrancoAngeli, Milano 2024.  Le ricerche condotte o utilizzate e citate dalla Am-
merman sono di tipo qualitativo, ma è rilevante che il confronto sistematico con i dati statistici 
federali americani confermi sul piano quantitativo le tendenze rilevate dalla sua ricerca. Sulle 
trasformazioni della religiosità vedi anche: M.T. MOSCATO – M. CAPUTO – G. PINELLI, Changes and 
New Religious Orientations Among Practicing Catholics?, in «Religions» 16 (2025) 2, 1-16, 
<https://doi.org/10.3390/rel16020142>. Quest’ultimo testo si riferisce a cattolici praticanti ita-
liani incontrati negli anni 2013-2014. 



Ripensare esperienza religiosa in prospettiva pedagogica | 35 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

religiosità, per la pedagogia accademica, è dunque stata prima di tutto quella del 
“sospetto”.7  

2. Gli studi di psicologia della religione  

Sulla strada di una indagine fenomenologica (sebbene non indicata con 
questi termini), già dagli inizi del Novecento, si era posta la ricerca di psicologia 
della religione, allora ancora in fase di fondazione. Mi riferisco, in primo luogo, 
a uno studio classico, e fondativo di questa linea di lavoro, che è il testo di Wil-
liam James del 1902.8 Questo libro, pur rimanendo ancora per molti versi l’opera 
di un filosofo, costituisce anche l’inizio di una psicologia scientifica della reli-
gione e si apre a prospettive che, per quanto restino implicite, sono oggettiva-
mente anche pedagogiche ed educative.9 Il suo sottotitolo evidenzia l’interesse e 
l’attenzione di James rispetto alla dimensione umana (in qualche modo “natu-
rale”) della religione; evidenzia l’intreccio dell’esperienza religiosa con i dinami-
smi vitali ed evolutivi della persona (ed è questo che dovrebbe interessare anche 
oggi la pedagogia). È chiaro che l’esperienza religiosa è inseparabile dalla vita 
dentro una socio-cultura storica, ma non per questo essa coincide con il sistema 
culturale in cui si vive. Ed è egualmente chiaro che la religiosità personale non 
corrisponde necessariamente a una correttezza dottrinale, a una “ortodossia” de-
finita, e meno che mai a un esito intellettuale “definitivo”. Esiste un dinamismo 
dell’esperienza religiosa, una sua trasformazione correlata alle stagioni della vita 
personale, ma anche un dinamismo storico che riguarda intere generazioni. In 
questo senso, indagando la religiosità attraverso scritture autobiografiche, James 
apriva nuovi sentieri di ricerca.  

Voglio ancora osservare che molta della ricerca e della teorizzazione scien-
tifica del Novecento è soprattutto “anticlericale”, piuttosto che “antireligiosa” in 
senso stretto, per quanto sia indiscutibile che le grandi ideologie dell’Occidente, 
dall’Illuminismo in avanti, abbiano cercato di riprogettare e costruire un mondo 
migliore senza Dio (o addirittura “contro” di lui). Tuttavia, io credo che in realtà 
molta produzione filosofico-scientifica apparentemente antireligiosa, a partire 
dalla nota tesi di Feuerbach sull’essenza del cristianesimo, potrebbe essere oggi 
rimeditata, e fornire categorie di lettura illuminanti sulla religiosità umana in 
quanto tale.  

Perché dovremmo comprendere la religiosità umana, i suoi dinamismi, la 
sua tendenziale ambivalenza? Perché scoprirne le potenzialità come risorsa e re-
silienza per la vita individuale, i poteri pacificanti per un mondo devastato da 

                               
7 Cf. M. CAPUTO (Ed.), Oltre i “paradigmi del sospetto”? Religiosità e scienze umane, Fran-

coAngeli, Milano 2018.  
8 Cf. W. JAMES, La varietà delle esperienze religiose. Uno studio sulla natura umana, [1902], P. 

Paoletti (Trad.), Morcelliana, Brescia 2001. 
9 W. James (1842-1910), studia l’esperienza religiosa su testi letterari del genere autobio-

grafico e su un piccolo numero di scritture personali inedite, che vengono in parte scambiate fra 
lui e alcuni suoi illustri colleghi come Th. Flournoy (1854-1920) e J.H Leuba (1868-1946). Ciò im-
plica che i soggetti da essi studiati presentino sempre un elevato livello culturale e intellettuale, e 
quindi siano solo parzialmente espressivi delle loro generazioni. Sull’importanza di James per la 
psicologia della religione, si veda anche D. DEVOTI, Gli psicologi di fronte a Dio, Vol. I, Il contrastato 
percorso della psicologia della religione, Mimesis, Milano 2018, 53-75.   



36 | Maria Teresa Moscato  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

guerre ancora apparentemente religiose? La sfida multiculturale che passa attra-
verso il riconoscimento e il rispetto delle identità religiose? I motivi sono già im-
pliciti nelle parole che ho appena usato, ma proverò a chiarirli in un’ottica più 
specificamente pedagogica.   

Il riconoscimento della religiosità è possibile solo a partire da una com-
prensione di essa, sia nella sua potenza di risorsa, sia nella sua rischiosa ambiva-
lenza (ciò che genera involuzioni, superstizioni, degenerazioni ideologiche). Fin-
ché la religiosità verrà considerata con “sospetto” e con disprezzo, e assimilata e 
ridotta all’effetto di una ignoranza superstiziosa, le persone religiose si “chiude-
ranno in quadrato” su di essa e si difenderanno da ogni analisi e dubbio anche 
con sé stessi. L’esperienza religiosa di tutti verrà paralizzata, impoverita, degra-
data e, soprattutto, essa non svilupperà una coscienza religiosa, personale e col-
lettiva, che dovrebbe costituire l’esito positivo di qualsiasi educazione religiosa. 
Già oggi, soprattutto nel mondo occidentale, si fanno strada molti surrogati 
dell’esperienza religiosa, si espande un “mercato” ricco di innumerevoli “of-
ferte” sostitutive, in cui agiscono interessi politici ed economici, ma anche, natu-
ralmente, persecuzioni e conflitti ideologici, soprattutto dove il potere politico 
continua a tentare di controllare l’esperienza religiosa della persona umana, 
come ha denunziato Fenggang Yang in anni recenti.10  

Per non dire che il confronto multiculturale, che oggi attraversa tutte le 
società interessate da fenomeni migratori, è molto spesso anche un confronto (e 
un conflitto) interreligioso. Anticipo che il vero dialogo fra le religioni non può 
avvenire sui loro contenuti e sulle loro ortodossie dottrinali: esso esige piuttosto 
una nuova sensibilità religiosa che permetta il confronto fra le esperienze, un 
salto di qualità di una coscienza religiosa trasversale, che possa intuire (o ricono-
scere) “i molti cammini di Dio”11 negli intricati sentieri della nostra comune espe-
rienza.     

3. Interpretazioni globali ed elementi trasversali della religiosità  

Le scienze umane, e la pedagogia in particolare, non sono dunque chia-
mate ad affrontare il problema dell’esistenza di Dio e delle sue manifestazioni/ri-
velazioni, oppure della “verità” di una dottrina religiosa. Il loro primo oggetto di 
ricerca è piuttosto l’esperienza religiosa della persona, il suo dinamismo interno, 
il rapporto con la cultura e con i processi educativi e formativi, gli effetti della 

                               
10 Cf. F. YANG, La religione nella Cina comunista, [2012], FrancoAngeli, Milano 2020. Yang 

(1962), sociologo di fama internazionale, è considerato il maggior esperto delle religioni cinesi, 
noto per la sua teoria dei “mercati religiosi”.  Educato nell’alveo del comunismo cinese, si è con-
vertito al cristianesimo in età adulta, trasferendosi negli Stati Uniti.  

11 A partire dal Concilio Vaticano II, il Magistero cattolico presenta maggiore sensibilità 
e rispetto “di quanto c’è di buono in ogni religione”, riconoscendo le “ricchezze spirituali che Dio 
ha elargito ad ogni popolo”. Così, ad esempio, Giovanni Paolo II, nell’Enciclica Redemptoris Missio 
(RM), 7.12.1990, in cui riafferma la necessità della missionarietà cristiana, allo stesso tempo as-
sume che lo Spirito Santo possa dare a tutti gli uomini «la possibilità di venire in contatto, nel 
modo che Dio conosce, con il mistero pasquale»; n. 10, in «Acta Apostolicae Sedis» 83 (1991) 4, 
249-340: 259. I riferimenti di RM sono ai documenti conciliari Gaudium et Spes, Ad Gentes e Huma-
nae Dignitatis, tutti del 1965. Ciò non significa, naturalmente, che tali aperture dottrinali del Ma-
gistero abbiano penetrato e convinto la totalità del mondo cattolico.  



Ripensare esperienza religiosa in prospettiva pedagogica | 37 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

religiosità nella resilienza personale, le possibili involuzioni dell’esperienza reli-
giosa, che generano atteggiamenti magici e superstiziosi, o che si trasformano e 
si irrigidiscono ideologicamente. Su tutti questi temi, e su molto altro, esistono 
sia studi storico-teoretici sia ricerche empiriche, che andrebbero fra loro intrec-
ciati. La ricerca empirica, infatti, ha sempre bisogno di ipotesi interpretative ini-
ziali, ha bisogno di definire a monte l’oggetto della propria ricerca. Anche se 
spesso impariamo proprio dai nostri errori, e ci imbattiamo in ciò che non ave-
vamo cercato.12    

Un insegnamento di pedagogia delle religioni, di livello accademico, do-
vrebbe essere rivolto a studenti che siano potenzialmente futuri educatori e inse-
gnanti, oltre che catechisti e insegnanti di religione. In realtà potrebbe far parte 
semplicemente della formazione di un adulto istruito, chiamato a vivere in spazi 
e tempi sempre più multiculturali, e quindi anche multireligiosi. In quest’ottica, 
tutte le professioni che hanno la relazione umana come propria materia sono po-
tenzialmente interessate a includere i temi religiosi fra le proprie componenti. E 
non c’è dubbio che un insegnamento di pedagogia delle religioni interverrebbe 
inevitabilmente sull’autocoscienza personale di ogni studente, soprattutto se le 
metodologie praticate saranno attive e partecipative.      

Proverò dunque a chiarire ancora il concetto di “religiosità”, in sé com-
plesso, e in qualche modo “intricato”. La religiosità sembra coincidere, come ab-
biamo già detto, per un verso con la stessa esperienza religiosa personale, perché 
essa è dinamica, e presumibilmente soggetta a trasformazioni maturative in di-
verse e successive fasi della vita adulta (come già teorizzato da Fowler). Per con-
seguenza essa è soggetta anche a trasformazioni involutive di vario genere (dalla 
superstizione all’ideologia). In realtà, e pur nel suo dinamismo, come abbiamo 
già detto, la religiosità si genera attraverso la personale esperienza religiosa, ma 
contemporaneamente la rende possibile, costituendo di per sé una forma di ener-
gia psichica (o spirituale, se si preferisce), che diventa principio di interpretazione 
del mondo (esterno e interno all’Io) e di orientamento/direzione della condotta 
soggettiva.  

Oggi mi è diventato chiaro che essa è, nel suo nucleo originario, estrema-
mente precoce, legata a esperienze emotive e cognitive della prima infanzia e 
all’ambiente familiare di origine.13 La sua prima caratteristica, presumibilmente, 
è di non essere un’idea e neppure un sentimento, ma sempre e dinamicamente 
una sintesi di elementi intellettivi ed emotivo-affettivo non separabili, un nucleo 
che, nel linguaggio di Arieti,14 si definirebbe “endocettuale”, e perciò capace di 

                               
12 Nella mia esperienza personale di ricerca, ho spesso rintracciato vissuti e prospettive 

che non avevo ipotizzato attraverso interviste non direttive. Per questa ragione credo molto, tut-
tora, alle ricerche “con i soggetti” e non “sui soggetti”, per quanto in essa si incontrino molte 
difficoltà tecniche e crescano i rischi di insuccesso.       

13 Si deve leggere in questa chiave quanto Agostino racconta della sua religiosità infantile, 
che rende la sua cosiddetta tormentata “conversione” piuttosto un ritorno consapevole nell’alveo 
della Chiesa; cf. M.T. MOSCATO, “Un abisso invoca l’Abisso”. Esperienza religiosa ed educazione in 
Agostino, Franco Angeli, Milano 2022.  

14 S. Arieti (1914-1981), nato in Italia da famiglia ebrea, emigrò in America subito dopo la 
laurea in medicina conseguita a Pisa per sottrarsi alle persecuzioni razziali. Negli USA completò 
la sua formazione clinica e psicanalitica e iniziò la carriera universitaria. Acquistò prestigio e fama 



38 | Maria Teresa Moscato  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

generare concetti, oltre che immagini e simboli, e naturalmente di riconoscerli. In 
questo senso i nuclei iniziali della religiosità infantile sono anche “generativi” o 
“germinativi” (in un certo senso “staminali”).  Ipotizzo che si generi molto pre-
cocemente, prima di una esperienza religiosa, una sorta di “orientamento” 
dell’Io, che in quanto tale precede la ricerca di un Oggetto di “appartenenza e 
devozione”. Presumibilmente, si genera progressivamente un nucleo psichico at-
tivo che costituisce anche un principio di integrazione e riorganizzazione pro-
gressiva, non solo dell’Io, ma dell’intera struttura del Sé nelle sue componenti 
inconsce e preconsce. Da ciò deriverebbe una sorprendente capacità di resilienza 
personale dei soggetti religiosi nelle crisi e nelle difficoltà della vita.   

Ci sono poi alcuni elementi che si presentano come trasversali, nella mol-
teplicità delle esperienze religiose. Ne elencherò solo alcuni, che hanno il sup-
porto della ricerca teoretica ma anche della ricerca sul campo, pur consapevole 
che si tratta di un indice ancora abbozzato e da sviluppare, e che esso costituisce 
un piano di lavoro più che una sintesi definitoria. 

La religiosità presuppone e sollecita lo sviluppo del pensiero simbolico, a partire 
anche dai suoi specifici linguaggi condivisi. In ragione del pensiero simbolico, le narra-
zioni, all’interno dell’esperienza religiosa, potenziano processi di mitizzazione e si arric-
chiscono di mitologie religiose. L’approccio storico-realistico al mito, così come 
quello fantastico, determinano involuzione religiosa, anche nella forma del puro 
e semplice rifiuto/abbandono. Il potenziamento del pensiero simbolico è anche 
la condizione dello sviluppo della coscienza religiosa. Da questo elemento può 
derivare un ripensamento metodologico, ad esempio, relativamente all’introdu-
zione della Sacra Scrittura e/o delle sue narrazioni fin dall’infanzia. La riflessione 
interesserebbe dunque anche catechisti e insegnanti di religione.   

La religiosità è sempre legata all’acquisizione di un senso di trascendenza, per 
quanto nell’infanzia esso acquisisca una forma “mitica” (“il nonno è volato in 
cielo”, “il tuo angioletto invisibile ti custodisce”). Il senso di trascendenza si ri-
vela poi essenziale anche in diversi sviluppi laicizzati: per esempio la coscienza 
storica o quella ecologica, che comportano una solidarietà intergenerazionale 
nello spazio e nel tempo. Il senso di trascendenza sembra comportare un decentra-
mento fisiologico dell’Io, in ragione di una percepita “costanza dell’Oggetto” trascen-
dente. Il Dio/Oggetto può addirittura configurarsi come “contenitore dell’Io” (il 
Deus colligens di Agostino, che egli definisce assolutamente altro da sé, e tuttavia 
“più intimo a me di me stesso”). Il decentramento dell’Io permette la relaziona-
lità/socialità positiva dei soggetti religiosi. Permette la capacità di cura per le 
persone e le opere. Costituisce comunità umane sia a micro che a macro-livello. 
Su questo punto le religioni non teiste (come il Buddhismo), esigono presumibil-
mente altri specifici studi e confronti, nel senso che in esse il decentramento 
dell’Io segue forse un’altra logica.15 Ma sembra evidente che anche le religiosità 

                               
internazionale per le sue ricerche sulla schizofrenia e sulla creatività. I suoi studi hanno base cli-
nica ed empirica, integrando originalmente e revisionando anche le categorie freudiane, in un’ot-
tica umanistico esistenziale.  

15 L. CAVANA, La via del Buddhismo. Un cammino verso il risveglio, FrancoAngeli, Milano 
2020.  



Ripensare esperienza religiosa in prospettiva pedagogica | 39 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

non teiste posseggano un forte senso di trascendenza, che comunque l’esperienza 
religiosa sviluppa e consolida.  

La religiosità conferisce senso alla vita: questa è riconosciuta come la sua ca-
ratteristica più importante da soggetti religiosi adulti. Nella ricerca condotta ne-
gli anni 2013-2014 su 2.675 cattolici praticanti, richiesti di esprimere in che modo 
la religiosità contribuisse allo sviluppo della vita e della società umana, oltre il 
56% dei soggetti rispondeva che la religiosità «fornisce un senso alla vita».16 Su 
questo punto si può aprire un ampio discorso pedagogico, perché in realtà il 
“dare senso al mondo” sembra costituire un compito maturativo ineliminabile, 
cui l’esperienza religiosa fornisce un supporto personale concreto, anche se non 
esclusivo.17     

La religiosità implica sempre una opzione/desiderio/speranza per il perseguimento 
del bene. Riferendoci di nuovo ai 2.675 soggetti sottoposti a questionario nel 2013-
2014, alla domanda sul “che cosa risplendesse ancora sul volto della Chiesa”, il 
27% di essi risponde: «Una speranza inestinguibile nell’esistenza del bene». Da 
questa riflessione, certamente da approfondire, si evincerebbe la non autonomia 
della fondazione di una condotta etica rispetto alla dimensione religiosa.  

La religiosità si esprime in forme di devozione, riti e pratiche, a partire dalla pre-
ghiera e dalla meditazione (minimo comune denominatore di tutte le esperienze religiose) 
con cui si tenta di entrare in relazione con la divinità.   

La religiosità permette lo sviluppo di una cura di sé in senso fisico e psichico (in 
questo senso è sempre “salvifica”), ma anche di una capacità di cura educativa e di rispetto 
della vita personale di ciascuno. Queste caratteristiche, una volta acquisite, non si 
attenuano nella laicizzazione personale dell’esperienza religiosa.  

Questo elenco, iniziale e certamente incompleto, contiene già da solo le 
ragioni di una ricerca e di una definizione pedagogica che ci permetta di ripen-
sare, in maniera interconnessa, gli studi pedagogici di livello scientifico, ma an-
che l’insegnamento di contenuti religiosi in ambito scolastico e in contesti pasto-
rali, e dunque in primo luogo la formazione degli insegnanti di religione e dei 
catechisti. Alcuni degli aspetti già indicati chiamano in causa la formazione di 
tutti gli insegnanti, soprattutto per la prima e seconda infanzia, così come le stra-
tegie generali dei processi educativi infantili e l’accompagnamento della forma-
zione adulta e della vecchiaia.  

Esistono dunque una serie di potenziali contenuti da indagare per co-
struire una possibile pedagogia delle religioni, il cui impatto, nel tessuto della 
cultura contemporanea, potrebbe ridurre i rischi di involuzione dell’esperienza 
religiosa (varie forme di superstizione, fanatismo, violenza, conflitto, autodistru-
zione, disgregazione sociale e simili) cui siamo apparentemente esposti. E vorrei 
aggiungere che anche la pura incredulità e il rifiuto a priori, con la conseguente 
perdita generalizzata di un criterio del bene e del male, e dunque di ogni spe-
ranza di bene, è di per sé una forma di involuzione della condizione umana, di 
cui paghiamo ogni giorno costi sempre più elevati.  

                               
16 Cf. MOSCATO et alii, L’esperienza religiosa. Linguaggi, educazione, vissuti.     
17 Cf. IDEM, “Dare senso al mondo”. La ragione aperta compito della scuola? in «Nuova Secon-

daria Ricerca» 41 (2024) 8, 171-185.  



40 | Maria Teresa Moscato  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Aggiungo che, recentemente, ho trovato illuminante per molti aspetti la 
Dichiarazione conciliare Dignitatis Humanae (1965),18 relativa alla libertà religiosa, 
per la dimensione pedagogicamente fondativa che essa offre all’insegnamento 
scolastico delle religioni così come alla catechesi. Abbiamo per conseguenza rite-
nuto di ripubblicarla in appendice a un volume di prossima apparizione, per ri-
chiamare su di essa una doverosa attenzione, a sessanta anni dalla sua appari-
zione fra le Costituzioni e Dichiarazioni del Concilio Vaticano II.19 
 
 

 

Rethinking Religious Experience from a Pedagogical Perspective    
 

► ABSTRACT 
This paper explores the renewed interest in religious phenomena in Italian ped-

agogy, shifting the focus from religion as a historical-institutional system to religiosity 
as a lived experience. Religiosity is interpreted as an internal dimension of religious ex-
perience, rooted in early psychological dynamics, characterized by an original synthesis 
of cognitive and emotional elements, and capable of guiding the construction of the self, 
personal resilience, and processes of meaning-making. It appears necessary to move be-
yond positivist paradigms and traditionally “suspicious” approaches to religion, still 
prevalent in postwar academic pedagogy. Through the analysis of empirical and theo-
retical research, several transversal elements of religiosity are identified: the develop-
ment of symbolic thought, a sense of transcendence and decentralization of the ego, the 
ability to confer meaning on existence, an orientation toward goodness, ritual practices, 
and forms of care for oneself and others. These components show the formative and 
social function of religiosity, as well as the risks of its involutions (superstition, ideolog-
ical rigidity, fanaticism). 

► KEYWORDS 
Italian Pedagogy; Religion; Religiosity; Religious Experience.    

 

  mt.moscato@libero.it

 

                               
18 Cf. SACROSANCTUM CONCILIUM OECUMENICUM VATICANUM II, Declaratio Dignitatis hu-

manae (DH), 7.12.1965, in «Acta Apostolicae Sedis» 58 (1966) 14, 929-941. 
19 Cf. M.T. MOSCATO, Il fondamento assente: libertà religiosa e pedagogia della religione, in F. 

ARICI – M.T. MOSCATO (Edd.), L’insegnamento scolastico della religione e la formazione degli insegnanti: 
nuove prospettive?, FrancoAngeli, Milano 2025 (in corso di stampa). Il tema posto dalla DH esige 
un altro saggio. 

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 41-49.  

Quale idea di religione e di fede per l’uomo di oggi?   

Adriano Fabris * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
Questo saggio parte dalla consapevolezza della crisi, nel contesto contempo-

raneo, sia della religione che della fede. Attribuisce tale crisi al fatto che si è perso, 
come in altri casi che riguardano l’esperienza umana, il significato che la tradizione 
attribuisce a tali parole. La causa di ciò è individuata nell’incidenza delle tecnologie 
sulle nostre vite, e della mentalità che esse trasmettono. È in atto oggi una vera e 
propria “remitizzazione tecnologica”, di cui il saggio analizza alcuni aspetti e conse-
guenze. Per evitare gli esiti nichilistici di questo proporsi delle tecnologie come 
nuovo mito del nostro tempo, un antidoto efficace può essere offerto dal cristiane-
simo: con la dottrina dell’incarnazione che è al suo centro e con l’esperienza della 
concretezza che a ciò si ricollega. 

► PAROLE CHIAVE 
Demitizzazione; Fede; Mito, Religione; Remitizzazione; Tecnologia. 

*Adriano Fabris: è professore Ordinario di Filosofia morale all’Università di Pisa, 

dove insegna anche Etica della comunicazione. 

 



42 | Adriano Fabris  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
1. La Crisi, oggi, della religione e della fede 

Religione e fede non sono, com’è noto, la stessa cosa. Il primo termine ri-
manda a un ambito più istituzionale, pubblico, del credere, il secondo a un rap-
porto più personale, privato, con il divino. Si tratta comunque di due aspetti 
dell’esperienza relativa al sacro e al trascendente, in cui l’essere umano può tro-
varsi coinvolto. Esse però, proprio oggi, sembrano in contrasto fra loro e, soprat-
tutto, con il mondo. Richiedono perciò forme nuove di collegamento e di sintesi: 
fra loro e con l’umano.  

Questo contrasto, a ben vedere, è frutto di una crisi. È anche una crisi che 
riguarda internamente sia la religione che la fede. Analizziamone brevemente le 
caratteristiche. 

La religione è in crisi perché il rapporto con il divino è vissuto in forme 
sempre più individuali e individualistiche. Religione, secondo l’etimo di Lattan-
zio, rinvia a un religamen: non solo con il divino, ma soprattutto dei fedeli fra loro. 
Oggi però, invece di una prospettiva condivisa di comportamenti e riti comuni, 
prevale l’idea di una “religione fai da te”. C’è una sorta di individualizzazione 
delle scelte che riguardano il rapporto religioso. Ciò comporta, soprattutto, due 
conseguenze.1  

Da un lato, ripeto, l’appartenenza è il frutto di una scelta individuale. Non 
si appartiene più a un ambito religioso per famiglia, tradizione, comunità. Si sce-
glie di appartenere. Il che, ovviamente, è una buona cosa. Ma il problema è in 
base a quali criteri si sceglie di appartenere, e che cosa vuol dire “scelta”. Di so-
lito, oggi, si sceglie per motivi di gusto personale. I criteri di fondo sono quelli 
miei: e dunque la religione deve venire incontro alle mie istanze personali.  

Dall’altro lato, anche i contenuti di una religione, sulla base di quello che 
ho segnalato, possono essere non solo quelli tramandati. Cioè, non solo sono io a 
scegliere l’appartenenza a un ambito religioso sulla base dei miei gusti, ma addi-
rittura decido quali sono i contenuti di una religione che accetto, quando addirit-
tura non me li creo ex novo. Infatti, al “supermercato delle religioni” nel quale ci 
troviamo a vivere, come potremmo chiamarlo,2 io mi comporto come un consu-
matore. Metto insieme un carrello della spesa a partire di quello di cui ho biso-
gno. E dunque la religione, per me, diventa ciò che m’interessa che sia. 

Di conseguenza, a seguito di questa fruizione soprattutto individuale della 
religione, viene meno l’idea di comunità. Viene meno il religamen religioso fra le 
persone. La comunità non è più prima di me, qualcosa in cui mi trovo inserito, 
ma viene dopo. È un gruppo di individui singoli che possono decidere o meno 
di mettersi assieme, e che, comunque, non si sentono vincolati a farlo.  

Il che non vuol dire che l’idea di comunità, con i suoi riti e con le sue forme 
consolidate e spettacolari, non abbia più attrattiva. Al contrario. L’individuo è 

                               
1 Ho sviluppato meglio questi temi nel mio Filosofia delle religioni. Come orientarsi nell’epoca 

dell’indifferenza religiosa e dei fondamentalismi, Carocci, Roma 2012. 
2 Cf. G. FILORAMO, Le vie del sacro. Modernità e religione, Mimesis, Milano 2024. 



Quale idea di religione e di fede per l’uomo di oggi? | 43 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

attratto proprio da questi aspetti. Oggi, infatti, l’individuo è fragile, è alla ricerca 
di punti di riferimento, che possono essergli offerti appunto da un’appartenenza. 
Ma sulla base di una semplice attrazione, che viene e che va – proprio perché 
anch’essa è fragile –, non si può costruire nulla di duraturo, né dare quella sal-
vezza di cui l’individuo è alla ricerca.3  

Qualcosa di analogo accade per la fede. Anche la fede, a sua volta, rischia 
di scomparire. Anzi, molti già da tempo ne proclamano la scomparsa. Di questa 
situazione ho parlato anch’io, in un recente piccolo libro.4 

In generale, la fede rischia di scomparire per due motivi. Da un lato, per-
ché è venuta meno, in un mondo secolarizzato, la consapevolezza di ciò che 
“fede” propriamente vuol dire. Si verifica quell’appiattimento della differenza 
cristiana sulla mentalità comune individualistica, per la quale è l’individuo che 
pone la relazione con l’altro e non già che ne viene coinvolto. Ne ho appena par-
lato per quanto riguarda la religione. Anche la fede, dunque, è appesa a una scelta 
personale, arbitraria e fluida. La riprova di tutto questo è data dal fatto che si 
confonde il “credere” con l’“avere un’opinione”: ovviamente un’opinione che è 
mia e che sono io a certificare. Si tratta invece di due cose completamente diverse.  

Dall’altro lato, la fede rischia di scomparire perché sono venute meno o 
risultano fortemente ridimensionate, in un mondo disintermediato, le forme di 
mediazione in passato elaborate per calare la fede stessa nella vita quotidiana. 
Non parlo solo dell’elaborazione culturale di certe tematiche, anch’essa oggi per 
lo più venuta meno, ma – se ci collochiamo su di un piano istituzionale – mi rife-
risco anche e soprattutto alla struttura organizzativa animata dai sacerdoti e ar-
ticolata soprattutto nelle parrocchie. Tale struttura si è enormemente indebolita, 
lasciando spazio, nel migliore dei casi, a forme di religione digitale. Tutto ciò lo 
approfondirò fra poco. 

Un altro motivo della scomparsa della fede è anch’esso collegato al suo 
fraintendimento. La fede è vuota senza le opere: ben lo sappiamo. Ma non può 
essere sostituita dalla prassi, cioè dall’agire buono nel mondo, condivisibile con 
tutti gli esseri umani di buona volontà. Se ci fosse solo questo, verrebbe meno la 
specificità dell’operare cristiano, cioè la sua peculiare differenza rispetto ad altre 
forme d’intervento sociale. Se la fede si risolvesse solo nella prassi caritatevole, 
non si capirebbe più che cosa motiva propriamente il cristiano nella sua attività 
a favore degli altri.  

2. Il cambio di significato di alcune parole che dicono la nostra espe-

rienza  

Per questi e altri motivi possiamo dire che sia la religione, sia la fede oggi 
sono in crisi. Una delle cause di tale crisi, come ho sottolineato, è data dal fatto 
che di entrambe rischiamo di fraintendere il significato. In entrambi i casi, spesso, 
non sappiamo più bene che cosa sono. E dunque finiamo per viverle male, o per 
non viverle affatto. 

                               
3 Mostra tutto ciò il libro curato da R. CIPRIANI, L’incerta fede. Un’indagine quanti-qualitativa 

in Italia, Prefazione di E. Pace, Nota metodologica di G. Losito, FrancoAngeli, Milano 2020. 
4 A. FABRIS, La fede scomparsa. Cristianesimo e problema del credere, Morcelliana, Brescia 2024. 



44 | Adriano Fabris  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Perché si verifica tale fraintendimento? Perché pure queste esperienze 
sono soggette a quel processo di risemantizzazione, cioè di mutamento di signi-
ficato, che caratterizza anche altri concetti che usiamo per esprimere vari aspetti 
della nostra vita. Alla base del cambiamento di significato di cui sto parlando c’è 
il fatto, di nuovo, che l’essere umano si percepisce ormai come individuo: un in-
dividuo indiviso, al centro del mondo, in diritto di rivendicare tutti i diritti che 
lo possano rendere felice. Oggi si parla infatti in special modo di diritti, ma meno 
di quei doveri che derivano dalle relazioni con gli altri. L’individuo, dunque, è 
posto al centro. Istituisce ogni relazione, è all’origine di esse, non già si trova in-
serito in determinati contesti che lo precedono, lo coinvolgono e già da sempre 
orientano il suo vivere. 

Questo modo di pensare, però, viene oggi potenziato e sviluppato in una 
determinata direzione grazie agli sviluppi tecnologici in cui siamo immersi e con 
cui interagiamo. Essi incidono in maniera molto forte sul nostro modo di pensare. 
Ciò avviene soprattutto perché tale pensiero è un pensiero incarnato nella prassi, 
è un pensiero, cioè, che si riconferma facendo cose e che è valutato a partire dai 
risultati che riesce a ottenere.  

Mi soffermo, quale esempio di questa trasformazione della nostra menta-
lità, su tre concetti chiave che vengono risemantizzati nel contesto tecnologico in 
cui viviamo. Il loro cambiamento di significato incide anche sui modi in cui pen-
siamo e viviamo la nostra esperienza religiosa. Ecco perché è bene, qui, soffer-
marsi su di essi. Mi riferisco ai concetti di “spazio”, di “tempo” e di “comunità”.  

Lo spazio da spazio di corpi è diventato oggi spazio di relazioni. Al posto 
dell’idea di impenetrabilità, di uno scontro tra corpi, sempre possibile, e di quel 
potenziale conflitto che ne consegue, s’impongono invece specifiche relazioni: re-
lazioni facilitate, relazioni in tempo reale, relazioni sempre più estese. Ma queste 
relazioni – ormai ce ne siamo accorti – non sono libere, ma dipendono dai pro-
grammi che le istituiscono. Come abbiamo capito dall’esperienza nell’uso dei So-
cial, le relazioni favorite dai programmi delle piattaforme sono disincarnate. Di 
più. Sono basate soprattutto sull’affinità e sulla somiglianza: con i rischi ben noti 
di filtraggio di idee diverse, di chiusura in gruppi impermeabili fra loro, e di con-
seguente polarizzazione delle opinioni.5  

Il tempo da tempo lineare, cronologicamente inteso nelle forme della suc-
cessione, orientato e comunque sempre capace di ospitare la cesura di un’im-
provvisa rivelazione, collassa a sua volta in un eterno istante. Tutto è presente, 
tutto è immediato, tutto è godibile qui e ora. Solo questo ha valore. La disconti-
nuità non è più il modo in cui qualcosa d’altro – di totalmente altro – s’annuncia, 
ma è la caratteristica costante di un tempo disarticolato, “esploso” nelle sue con-
nessioni.6 E ciò non può non avere conseguenze profonde anche sulle religioni 
messianiche, che si basano proprio sulla possibilità di vivere un tempo continuo 
e orientato verso una fine. 

Come conseguenza della trasformazione di questi elementi cardine della 
nostra esperienza mutano anche i modi in cui, in ambito religioso e non solo, si 

                               
5 L. PACCAGNELLA – A. VELLAR, Vivere online. Identità, relazioni, conoscenza, il Mulino, Bo-

logna 2016. 
6 A. FABRIS, Il tempo esploso, EDB, Bologna 2015. 



Quale idea di religione e di fede per l’uomo di oggi? | 45 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

configura e viene vissuta la comunità. Da comunità reale essa si trasforma sempre 
più in una comunità virtuale. “Virtuale” non significa, però, “spirituale”. La pa-
rola “spirito” rimanda alla dimensione fisica che è propria della tradizione 
ebraico-cristiana: fa riferimento cioè alla sfera tanto semantica quanto corporea 
dello spirare/respirare/proferir verbo/vivere che troviamo attestata nelle Scrit-
ture. Qui, invece, dobbiamo porci nell’ottica di quella specifica forma dell’imma-
terialità che viene introdotta dalla digitalizzazione. Lo spirito diventa spettro, 
fantasma, come già segnalava Derrida a proposito di Heidegger.7 Di conseguenza 
la comunità trasformata dall’uso delle tecnologie, e soprattutto dalle tecnologie 
dell’informazione e della comunicazione, diviene una comunità capace di vivere 
il proprio spazio e il proprio tempo comuni non solo, e non in primo luogo, at-
traverso le relazioni fisiche, ma anche, e in special modo, nelle relazioni immate-
riali. Anzi: nel suo configurarsi sia offline che – soprattutto – online, essa finisce 
per trasformare tutto – corpi, relazioni, vissuti – in qualcosa d’immateriale e di 
fluido.  

3. Che ne è del soprannaturale? 

Tutto ciò ci porta a mettere in luce un ulteriore aspetto. Esso riguarda 
un’altra nozione che viene oggi risemantizzata. Mi riferisco alla nozione di “so-
prannaturale”.  

Oggi questo termine si trova – potrei dire con una metafora – in uno stato 
di oscillazione. È venuta meno infatti, nell’epoca tecnologica, proprio quella “na-
tura” che costituiva il suo punto di riferimento: ciò sopra cui il “soprannaturale” 
si poneva. La natura risulta infatti artificializzata. Non è solamente trasformata 
dalla cultura, come sempre è accaduto nel passato. Non è qualcosa che resiste 
ancora, in qualche modo, a tale trasformazione. Non è l’ambito di quegli enti che 
autonomamente sono in grado di crescere e di fiorire, per loro forza interna (ad 
esempio, secondo la concezione greca della physis). È invece scomparsa in quanto 
natura. Ovvero, almeno per chi crede nella potenza della tecnica e ha davanti a 
sé gli esiti degli sviluppi tecnologici, la natura è diventata ormai essa stessa qual-
cosa di artificiale.8 Lo è diventata perché, essendo l’ambito d’intervento di tecni-
che e di tecnologie, è stata da loro irreversibilmente modificata. Perciò è venuta 
meno la distinzione tra naturale e artificiale. Anche la natura, in altre parole, è 
scomparsa, sostituita da artifici che sono sempre più simili alle entità naturali e 
che sono capaci a loro volta di crescere autonomamente. O almeno così sembra. 

Ecco perché, come ho detto, il concetto di “soprannaturale” conosce una 
sorta di oscillazione. Non è più ancorato a qualche cosa di naturale. Non si colloca 
più al di là della natura. Non ha più qualcosa con cui confrontarsi e rispetto a cui 
distinguersi. Se infatti la natura scompare, sostituita dall’artificialità, il sopranna-
turale diventa autonomo.  

Ci sono due possibili esiti di questa situazione. Il primo è che il sopranna-
turale – in quanto autonomo, in quanto attraversato dalla potenza dell’artificiale 

                               
7 Cf. J. DERRIDA, Dello spirito. Heidegger e la questione, SE, Milano 2022. 
8 Sulla differenza fra tecnica e tecnologia mi permetto di rinviare al mio Etica per le tecno-

logie dell’informazione e della comunicazione, Carocci, Roma 2018, capitolo I. 



46 | Adriano Fabris  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

tecnologico – prende il posto della natura, sostituendosi a essa. La seconda con-
seguenza, in alternativa, è che esso esprime una dimensione che continua comun-
que a essere al di là, oltre la nostra esperienza quotidiana, e che però risulta svin-
colata da essa: come se fosse una trascendenza assoluta.  

Tutto ciò ha conseguenze ben precise per quanto riguarda l’esperienza re-
ligiosa. Essa subisce una spinta in due direzioni, corrispondenti alle due conse-
guenze dell’autonomizzazione del soprannaturale di cui ho parlato. Sono la 
spinta in una direzione immanentistica, panteistica, e quella nella direzione di ciò 
che anche oggi viene chiamato “panenteismo”. Da un lato, infatti, si comprende, 
nell’ottica di un soprannaturale che si autonomizza senza più riferirsi a qualcosa 
di naturale, perché esso possa occupare tutto lo spazio del mondo, e perché il 
mondo stesso possa di nuovo essere percepito come “pieno di dei”.9 Dall’altro 
lato, si capiscono gli esiti, fra loro anche diversi, ma riconducibili comunque a 
una matrice unitaria, del cosiddetto post-teismo.10 In entrambi i casi, ripeto, la 
causa è la risemantizzazione del concetto di “soprannaturale” dovuta agli svi-
luppi tecnologici.  

4. La remitizzazione tecnologica 

Perché tutto questo accade? Perché anche la nozione di “spirituale” può 
essere fraintesa? La risposta è semplice: perché una tendenza alla virtualizza-
zione è insita nella stessa esperienza religiosa. Lo è sia nel caso delle religioni 
monoteistiche, sia per quanto riguarda, per esempio, il buddhismo.  

Ma limitiamoci al cristianesimo. Da ciò che finora ho detto si deduce forse 
che questa religione, se cambia il significato delle sue nozioni di fondo, è desti-
nata a un’inevitabile trasformazione? Siamo destinati ad abbracciare una sorta di 
docetismo, cioè quella dottrina per cui l’incarnazione non è un evento reale, ma 
il Cristo incarnato è solo la proiezione di un’immagine del divino? Credo di no. 
Credo che questi fraintendimenti possano essere evitati.  

Tuttavia il rischio che essi prendano piede non va sottovalutato. Non va 
sottovalutato perché oggi si verifica un ulteriore fenomeno, su cui, pure, dob-
biamo soffermarci. Oggi le tecnologie forniscono i nuovi miti del nostro tempo. 
Ciò che esse realizzano colpisce il nostro immaginario e lo orienta. Si verifica, in 
altre parole, una specie di “remitizzazione tecnologica”. Con essa dobbiamo fare 
i conti. 

Per capire questa situazione dobbiamo chiederci anzitutto che cosa è un 
mito. Il mito si presenta come un racconto. Non importa tanto quale funzione ab-
bia questo racconto: se sia esplicativo (come nel mito eziologico) o volto a rispon-
dere a quesiti esistenziali. Di solito, anzi, questi due approcci non sono fra loro 
ben distinti. Il mito comunque ha il compito di far comprendere una certa situa-
zione collocandovi determinati fenomeni e inserendo l’essere umano – dunque, 
noi stessi – all’interno di tale contesto. Da questo punto di vista il mito è un in-
treccio di offerta di senso e di proposta di spiegazione. Dal momento che indica i punti 

                               
9 Si veda, come esempio di questa posizione, il libro di S. NATOLI, I nuovi pagani, Il Sag-

giatore, Milano 1995. 
10 Si veda in proposito P. GAMBERINI, Deus 2.0. Ripensare la fede nel post-teismo, Il Segno dei 

Gabrielli, Verona 2022. 



Quale idea di religione e di fede per l’uomo di oggi? | 47 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

di riferimento in base ai quali orientarci nel mondo, ci consente di conoscere come 
sono fatti alcuni aspetti della realtà e ci permette di capire il nostro posto nel co-
smo. Di più. La sua forma narrativa fa sì che si possano elaborare questo senso e 
queste spiegazioni nella forma di una storia: una storia della quale anche noi 
siamo protagonisti, o nella quale siamo comunque coinvolti. Si tratta di una storia 
strutturata, cioè essa stessa sensata, che ha un inizio, uno sviluppo e una conclu-
sione.11 

Nel Novecento, come eredità dell’approccio illuministico, si è sviluppata 
in Occidente una vera e propria distruzione di questi racconti. La parola “mito” 
è stata intesa in un’accezione negativa. Si è proceduto a una sistematica opera di 
demitizzazione.  

Ciò ha colpito in special modo l’ambito religioso. La religione, le sue im-
magini, le sue narrazioni, si sono trasformate in semplici storie. Hanno perso va-
lore. Nel Novecento, ad esempio con Bultmann, si è cercato di salvare la fede, un 
nucleo non mitologico di fede, contro i miti religiosi che lo avvolgevano come 
una sorta di involucro.12 Il rischio è stato quello di identificare tout court religione 
e mito, e di abbandonare dunque la dimensione religiosa, favorendo quei pro-
cessi di individualizzazione anche dell’esperienza di fede (dato che l’interpreta-
zione demitizzante era qualcosa di individuale) di cui ho parlato prima.  

Oggi però si sta sviluppando una tendenza inversa. Oggi, a prescindere 
dalle tendenze demitizzanti che sembravano essersi imposte ormai, almeno in 
Occidente, è in atto un processo di vera e propria remitizzazione. Essa ha sia come 
origine e causa, sia come oggetto e argomento, proprio lo sviluppo tecnologico. 
Di tale remitizzazione tecnologica – che è paradossale, perché trasforma di fatto 
la critica del mito nel mito della critica – possono essere analizzati alcuni aspetti e 
meccanismi. Non posso farlo qui.13 Ma comunque il suo risultato è dirompente, 
e lo posso anticipare. È la realizzazione del mito stesso, nella misura in cui l’imita-
zione della realtà su cui esso si basa, al fine di riempirla di senso, diventa sostituzione 
della realtà stessa. È la fine del mito, perché con tale processo il mito s’incarna total-
mente nel mondo. 

Tutto questo comporta la perdita d’importanza dell’essere umano, perché 
non è più per rispondere alle sue esigenze che il mito è utilizzato. Comporta inol-
tre la scomparsa della realtà, visto che il mito realizzato prende il posto di essa. 
Nell’epoca dell’immagine del mondo, insomma, il mondo si riduce solo a un’immagine, o 
a una serie di immagini, che su di esso possono essere proiettate. 

5. La sfida delle religioni tecnologiche e la risposta che a essa va data 

Il riferimento alla religione, lo sviluppo dell’esperienza di fede, possono 
invertire questa tendenza. Possono ripristinare la giusta relazione con il mondo 
e con gli esseri umani. Possono salvare la realtà dal rischio di essere trasformata 
in pura immagine. A patto che siano rettamente intese. 

                               
11 Cf. M. ELIADE, Il mito dell’eterno ritorno, Lindau, Torino 2018. 
12 Cf. R. BULTMANN, Nuovo testamento e mitologia. Il manifesto della demitizzazione, Queri-

niana, Brescia 2005. 
13 Ho sviluppato questo tema nel mio saggio La remitizzazione tecnologica, in «Teoria» 45 

(2025) 1, 9-22. Il fascicolo è dedicato al tema Ripensare la demitizzazione nell’epoca tecnologica. 



48 | Adriano Fabris  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Le tecnologie confondono infatti la nozione di “spirito” con quella di “vir-
tuale”. Lo abbiamo visto. Proprio a partire da qui, ed entro questi limiti, esse pos-
sono pretendere di sostituirsi all’ambito religioso. Se accettiamo questa confu-
sione, il risultato è la trasformazione dello spirito in spettro, in fantasma, in mero 
fenomeno. È ciò che era già realizzato nei contesti della società dello spettacolo, 
e su cui si sofferma ad esempio Baudrillard.14  

Oggi, però, la capacità persuasiva e il potere di coinvolgimento che sono 
propri degli ambienti tecnologici risultano davvero molto maggiori che nel pas-
sato. E ancora di più lo saranno nel futuro. Pensiamo a ciò che può venire offerto 
dal metaverso, dalla sua capacità di interessare anche altri sensi oltre a quelli 
della vista e dell’udito. Pensiamo al fatto che questo sviluppo tecnologico, pro-
prio per la sua attrattività nell’offrire mondi alternativi, potrà configurarsi come 
un vero “oppio dei popoli”.15 

Da questo punto di vista le tecnologie hanno un vantaggio: possono pro-
mettere una condizione paradisiaca senza che l’adepto sia costretto a fare fatica. 
Non deve fare rinunce, non deve ubbidire a un comando superiore, non deve 
contrastare la propria natura: basta che utilizzi un determinato dispositivo o un 
certo programma. Ecco perché sempre più le tecnologie si mescolano alle prati-
che religiose. Ecco perché si moltiplicano le cosiddette “religioni tecnologiche”. 
Ecco perché specifiche tendenze gnostiche s’impongono sempre di più all’interno 
della sensibilità religiosa.16  

In questo scenario, fra le altre cose, ciò che viene meno è proprio il senso 
di quello che siamo e di quello che facciamo. Il motivo è semplice: le tecnologie 
ci fanno persuasi che siamo noi a dare senso alle cose. Ma un senso istituito da 
noi, cioè un senso che, invece di esserci donato, da noi dipende, non è in grado 
di dare senso alla nostra vita. E dunque non c’è da sorprendersi se un approccio 
nichilistico prende il sopravvento, spesso, in molte parti del mondo: soprattutto 
in quelle in cui maggiormente diffusi sono gli sviluppi tecnologici. 

Che cosa fare in questa situazione? Come rispondere alla sfida delle reli-
gioni tecnologiche e al nichilismo che, a ben vedere, sta al fondo del loro approc-
cio? È possibile trovare una via d’uscita. Ci può aiutare in questo compito proprio 
il ritorno alla dottrina cristiana. 

La condizione per non cader preda dell’illusione tecnologica è un recupero 
della concretezza e del senso della realtà. Nel cristianesimo, e più in generale nel 
contesto delle tradizioni religiose abramitiche, il corpo fisico ha un ruolo centrale. 
Nel cristianesimo, in special modo, la carne è il luogo necessario della passione e 
della resurrezione. Al livello di entrambi e attraverso entrambi – il corpo e la 
carne – si realizza la salvezza. Non si ha resurrezione della carne nel metaverso. 

Lo Spirito, a sua volta, è chiamato a vivificare la materia e a riportarla a 
una dimensione altra. Questa dimensione, però, non nega il mondo quotidiano, 

                               
14 Cf. J. BAUDRILLARD, La scomparsa della realtà, Lupetti, Bologna 2013. 
15 Cf. M. BALL, Metaverso, Garzanti, Milano 2023. 
16 Questi temi sono stati specificamente affrontati nell’ambito di una ricerca svolta dalla 

Facoltà di Teologia di Lugano. Si veda A. FABRIS – M. MENON – V. PROSERPIO, L’infosfera religiosa 
del Canton Ticino. Una mappatura, in «Annuario di storia religiosa della Svizzera Italiana» (2024) 
3/supplemento, Facoltà di Teologia di Lugano, Lugano (Svizzera) 2025. 



Quale idea di religione e di fede per l’uomo di oggi? | 49 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

ma lo pervade e lo redime. In tal modo esso non può ridursi a uno spettro, a un 
fantasma. Esso è Spirito nella carne e della carne: non già uno Spirito che imita la 
carne. Nel contempo, però, non s’identifica con la carne stessa e a essa non è cir-
coscritto. Solo per questo può vivificarla. 

Di conseguenza la fede come apertura di possibilità reali, concrete, come 
modo diversi di vedere le cose di questo mondo, è un efficace antidoto alla vir-
tualizzazione tecnologica e alla sostituzione dell’immagine con la realtà. La reli-
gione, dal canto suo, contribuisce allo stesso compito nella misura in cui mette in 
opera anzitutto legami vivi, attivi, con una realtà trascendente e all’interno di 
comunità in cui la dimensione dello stare insieme, anche e in primo luogo fisica-
mente, permette di fare esperienze in senso pieno. Entrambe, fede e religione, si 
rivolgono insomma a persone concrete, proponendo un modo diverso, e pieno di 
senso, di fare i conti con la loro concretezza. È bene recuperare tutto questo, 
prima di trasformarci negli avatar di noi stessi.  
 
 

 

What kind of an idea of Religion and Faith for Persons of Today?    
 

► ABSTRACT 
This essay starts from an awareness of the crisis, in the contemporary context, of 

both religion and faith. It attributes this crisis to the fact that we have lost, as in other 
cases involving human experience, the meaning that tradition attaches to these words. 
The cause of this is identified in the impact of technologies on our lives, and the mental-
ity they convey. A true “technological re-mythification” is taking place today, some as-
pects and consequences of which are analyzed in this essay. In order to avoid the nihil-
istic outcomes of this proposition of technologies as the new myth of our time, an effec-
tive antidote can be offered by Christianity: with the doctrine of incarnation that is at its 
core and with the experience of concreteness that is linked to it. 

► KEYWORDS 
De-mythification; Faith; Myth; Religion, Re-mythification; Technology.   

 

  adriano.fabris@unipi.it

 



 

 

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 51-60.  

Complessità Culturale e  
immagine della religione oggi in Italia  

Cecilia Costa * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
L’articolo prende in esame l’interazione strutturale tra trasformazioni cultu-

rali, rivoluzione tecno-comunicativa e mutamenti del credere nell’Italia contempo-
ranea. L’attuale complessità socio-simbolica, segnata da instabilità, frammentazione 
identitaria e semplificazioni semantiche, incide profondamente sulle forme 
dell’esperienza religiosa, ridefinendo categorie come verità, tempo, libertà e interio-
rità. Il “diluvio” digitale ristruttura le modalità di percezione, relazione e narrazione 
di sé, favorendo spiritualità individualizzate e un sacro disincarnato, talvolta in ten-
sione con il Cristianesimo storico. Le indagini empiriche mostrano un credere selet-
tivo, discontinuo e non vincolante, soprattutto tra i giovani, pur accompagnato da 
persistenti bisogni di senso, testimonianza e trascendenza. In questo scenario carat-
terizzato da “pluralismo dei pluralismi”, la religione non scompare ma si riconfi-
gura, riemergendo come risorsa interpretativa capace di rispondere alle domande 
esistenziali che scienza e tecnica non riescono a colmare. 

► PAROLE CHIAVE 
Complessità; Cultura; Italia; Religione. 

*Cecilia Costa: è Professore Associato di “Sociologia dei processi culturali” nel Di-

partimento di Scienze della formazione nell’Università degli Studi di Roma 

Tre. 

 



52 | Cecilia Costa  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
Premessa 

Per riflettere su complessità culturale e immagine della religione oggi in Italia, 
in prima istanza, è necessario considerare l’esistenza di un nesso strettissimo tra 
di loro, al punto che ogni minima variazione in uno di questi differenti ambiti 
produce effetti a catena sull’altro, perché «non solo la parte è nel tutto, ma il tutto 
è nella parte».1  

La concatenazione tra clima storico-culturale, universi simbolici, sistema 
sociale e lo stesso comportamento degli uomini, nel loro intreccio inscindibile con 
la dimensione religiosa, è stata una costante della speculazione sociologica, per-
ché la religione, secondo alcuni classici di questa disciplina, rappresentava il 
“principio strutturale” della società, tanto che i suoi paradigmi dottrinali erano 
considerati parte integrante della concezione generale del mondo. Non a caso, in 
controtendenza alle posizioni positiviste di retrocessione della religione a ideo-
logia, tra il 1902 e il 1912, molti studiosi, da James a Durkheim, misero al centro 
del loro impianto teorico la sfera della credenza − al fine di poter cogliere lo “spi-
rito” della loro epoca e le implicazioni dei processi di razionalizzazione − e le 
dedicarono alcune delle loro opere più importanti.2  

Se è vero che nel passato la religione è stata intesa come la “grammatica” 
profonda alla quale andavano ricondotti gli archetipi, i valori, i simboli, le idee 
filosofiche che davano ispirazione alle azioni umane, è altrettanto vero che oggi 
la ragione tecnica − ormai «posta al di sopra della realtà»3 − “contende” alla reli-
gione questa sua antica funzione di “fonte” legittima dei significati dell’esistenza. 
In questa prospettiva teorica, la persistenza o l’esclusione del religioso dallo spa-
zio pubblico e privato − come ogni altro aspetto che si può rilevare scientifica-
mente nel suo oggettivarsi storico − devono essere correlate alle modificazioni 
culturali, che si riverberano sulle forme del suo manifestarsi, in termini di: espe-
rienza, credenza, pratica e appartenenza. Soprattutto, le trasformazioni della 
trama culturale si riflettono, più specificatamente, sul Cristianesimo, in quanto 
esso più di ogni altra religione «vive nella storia»4 ed è sperimentato «da uomini 
profondamente legati alla cultura».5    

                               
1 E. MORIN, Introduzione al Pensiero Complesso. Gli istrumenti per affrontare la sfida della com-

plessità, Sperling & Kupfer, Milano 1993, 75. 
2 Cf. W. JAMES, Le varie forme dell’esperienza religiosa. Uno studio sulla natura umana, [1902], 

Morcelliana, Brescia 1998; M. WEBER, L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, [1905], Sansoni, 
Firenze 1965; G. SIMMEL, La religione, [1906], Bulzoni, Roma 1994; E. DURKHEIM, Le forme elementari 
della vita religiosa. Il sistema totemico in Australia, [1912], Edizioni di Comunità, Milano 21971. 

3 FRANCISCUS, Litterae Encyclicae Laudato si’ de communi domo colenda, 24.05.2015, n. 
115, in «Acta Apostolicae Sedis» 107 (2015) 9, 847-945: 893. 

4 A. RICCARDI, La Chiesa brucia? Crisi e futuro del cristianesimo, Laterza, Bari-Roma 2021, 
123. 

5 PAULUS VI, Adhortatio Apostolica Evangelii nuntiandi, 8.11.1975, n. 20, in «Acta Aposto-
licae Sedis» 58 (1976) 1, 5-76: 18. 



Complessità culturale e immagine della religione oggi in Italia | 53 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Solo dopo aver messo a fuoco l’interrelazione tra il contesto socio-culturale 
e sfera religiosa − attualmente, anche in rapporto con la tecnologia, la comunica-
zione e i nuovi modelli identitari − si può tentare di interpretare: lo stato, la na-
tura e la qualità del credere; la coniugazione, o meno, tra fede e codici moderni; 
le variabili e le semplificazioni semantiche che vulnerano la relazione tra sogget-
tività e Trascendenza.  

1. Trasformazioni culturali e semplificazioni semantiche 

Nella nostra stagione storica, in cui il flusso delle trasformazioni ha tra-
volto sistemi, coordinate normative, coesione sociale, il tessuto culturale è sem-
pre più caratterizzato da instabilità, vulnerabilità, ambivalenza e complessità. È 
una complessità che, da un lato, potenzia possibilità straordinarie in ogni campo 
scientifico-comunicativo, tecnologico, dall’altro lato, fa emergere un aspetto 
“oscuro” della modernità, che era stato già profetizzato dai padri fondatori della 
sociologia. Infatti, è un periodo, il nostro, ricco di innovazione, ma anche appe-
santito da controversi fattori: dissolvenza delle ragioni universali a favore della 
“vita immediata”; delegittimazione istituzionale; assenza di un ordine gerarchico 
dei valori che rende evanescenti i confini tra bene e male; anoressia di senso; am-
nesia delle radici comunitarie; disaggregazione; proliferazione di “non luoghi” 
anonimi e provvisori, molto diversi dai definiti spazi antropologici, relazionali e 
delle appartenenze.6 Questa sorta di mutazione “genetica”, dalla stabilità ordinata 
a una dinamicità disordinata, determina anomia − che Durkheim intendeva come 
patologia della modernizzazione, dilagare dell’illimitatezza dei desideri umani − 
e, come conseguenze esplicite e implicite, porta a: sciogliere i legami comunitari; 
perdere la coralità dell’esperienza; depotenziare la regolazione sociale; sostituire gli 
antichi miti con gli idola del giorno; scomporre ogni verità in post-verità.  

Partendo dal presupposto che la stessa semantica, ossia il modo di corre-
larsi a eventi, concetti e oggetti, è «condizionata da un ineliminabile radicamento 
in una cultura»,7 non solo i cambiamenti generali − dalla globalizzazione alla 
“dittatura” dei big data − conducono a una riconfigurazione del mondo,8 ma an-
che le ferite semantico-simboliche di categorie del pensiero e dell’azione9 interven-
gono a modificare la realtà, per esempio: il livello oggettivo-universale della ve-
rità si declassa al livello soggettivo-particolare; il sapere si disarticola nei saperi 
parcellizzati; la conoscenza si banalizza in informazioni; l’eterno-trascendente si 
ritrae nel contingente-immanente; la salvezza “al di là del tempo” si traduce in 
benessere “nel tempo”; la profondità della storia si diluisce in cronaca; la ragione 
si atrofizza in razionalità; lo spazio concreto si disloca nella plasticità del virtuale; 
il sociale si dissolve nell’individuale. Altre semplificazioni semantiche sono una 
ulteriore espressione del radicamento, della collettività e dei soggetti, nell’attuale 

                               
6 Cf. M. AUGÉ, Non luoghi. Introduzione a una antropologia della surmodernità, Eléuthera, 

Milano 2009. 
7 P. BENANTI, L’uomo è un algoritmo? Il senso dell’umano e l’intelligenza artificiale, prefazione 

di S. Maffettone, introduzione di G. Leoni, Castelvecchi, Roma 2025, 11. 
8 Cf. U. BECK, La metamorfosi del mondo, Laterza, Bari-Roma 2016.  
9 Cf. C. COSTA, La religiosità complessa tra crisi di visione e nostalgia di senso, in «Religioni e 

Società» 36 (2021) 101, 15-21, [La Religiosità in Italia: Indice generale 2011-2021]. 



54 | Cecilia Costa  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

complessità culturale, a iniziare dalla “devozione” alla velocità e al dubbio siste-
matico, che sostituiscono la lentezza e la certezza dei codici unici sovra-ordinati.  

Anche il significato della libertà è cambiato, perché viene interpretata 
come coincidenza con i desideri personali, con la possibilità di rifiutare ogni tipo 
di divieto o, più semplicemente, con la chance «di navigare davanti a uno 
schermo».10 Invece, pur se molto ampia, la libertà dell’uomo non è auto-legisla-
tiva o arbitraria, ma corrisponde ai principi della responsabilità, della convin-
zione e del saper scegliere tra le variabili strutturali dell’agire, come suggerivano 
Weber e Parsons.  

Al seguito delle metamorfosi semantico-culturali, si sono trasformati an-
che la progettazione, il significato e l’uso del tempo, e questa loro riformulazione 
ha degli effetti collaterali disfunzionali sulla percezione del sacro e sulla defini-
zione dell’interiorità dell’uomo. La distensione temporale tradizionale − passato, 
presente e futuro − è compressa in un tempo senza tempo, arbitrario, acrono, si-
multaneo, privo di sequenze, di cicli, di ritmi e di struttura storico processuale. 
Prevale la vuota consequenzialità e si è stabilizzato un uso individualistico-stru-
mentale del tempo, spesso tarato sulle cadenze accelerate della tecnologia. Le 
modificazioni della progettazione del paradigma temporale, la segregazione nel 
primato dell’urgenza e l’uso individualizzato del tempo possono performare il 
modo di concepire le relazioni, di assumersi responsabilità, di fare scelte dura-
ture − come quella della fede − e, non per ultimo, di configurare le identità.  

Infatti, a proposito della definizione identitaria, svaniti gli ideali della sta-
bilità, della continuità e al seguito della perdita di densità semantica di categorie 
fondamentali − a iniziare da quella di tempo − il senso unitario del sé tende a cur-
vare verso una sua de-costruzione e ricostruzione continua e a ripiegarsi sul qui 
e ora, rinnegando il per sempre. Questa “auto-condiscendenza” per il sé11 e l’esal-
tazione dell’istante, più che emancipare i singoli mondi vitali, favoriscono la co-
struzione di identità decentrate, inquiete, vulnerabili, ansiose, votate al “culto” 
dell’emozione,12 dell’improvvisazione, della logica consumistica (esistenziale 
non solo economica) e della tirannia della scelta.13 Non a caso, la letteratura socio-
logica sottolinea l’odierno manifestarsi di una “crisi” della soggettività e di una 
compromissione della libertà per il rischio di decidere continuamente tra le tante 
opzioni possibili.14 La destrutturazione del baricentro identitario e la moltiplica-
zione delle scelte, come loro canone inverso, infatti, creano un’asimmetria tra le 
meno intense energie riflessive delle personalità e la potenza tecnologica, ren-
dono difficile formulare giudizi critici, problematizzare i fenomeni e intaccano 
l’esercizio della libertà, perché le procedure di elaborazione degli universi di si-
gnificato non riposano più su solide basi oggettive, normativo-istituzionali o dog-
matiche, ma sono affidate alla fragilità dell’interpretazione soggettiva.  

                               
10 FRANCESCO, Fratelli tutti, 3.10.2020, n. 50, <https://www.vatican.va/content/france-

sco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html>. 
11 Cf. C. LASCH, La cultura del narcisismo, Bompiani, Milano 1981. 
12 Cf. M. LACROIX, Il culto dell’emozione, Vita e Pensiero, Milano 2002.  
13 Cf. R. SALECL, La tirannia della scelta, Laterza, Roma-Bari 2011. 
14 Cf. U. BECK, I rischi della libertà, il Mulino, Bologna 2000. 



Complessità culturale e immagine della religione oggi in Italia | 55 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

2. Il “diluvio” comunicativo-tecnologico 

Se le riduzioni semantico-culturali e la frammentazione identitaria sono 
causa − o effetto subito − di un elevato grado trasformativo del simbolico e del 
sociale, le modalità del comunicare hanno il dirompente potere di “rivoluzio-
nare” la realtà, come è avvenuto con la diffusione della stampa. Infatti, oggi, la 
“svolta” tecnologico-comunicativa sta dando sostanza a inedite modalità di pen-
sare, di essere, di agire, di percepire e di credere. Per la loro pervasività e capacità 
di irradiazione, le nuove tecnologie non sono strumenti neutri, ma ambigui e in-
controllabili fino in fondo dal soggetto che agisce. Soprattutto il linguaggio digi-
tale, più che essere un mezzo asettico del comunicare, o uno spazio circoscritto,15 
rappresenta un nuovo modello antropologico − di più, uno scenario totale di vita − il 
quale altera i consueti confini tra: pubblico e privato; spazio e tempo; realtà e 
virtualità; psiche e tecnica; soggettività, consumo e comunicazione; verità e infor-
mazione.  

In positivo, la frequentazione dell’ambiente virtuale incrementa le risorse 
informativo-comunicative, la mobilità sociale, le reti di solidarietà, la creatività e 
l’espressività. In negativo, la continua e acritica immersione in Rete può: snatu-
rare l’approccio alla realtà; rompere la trama comunitaria; violare l’intimità; por-
tare «alla superficialità nel momento di impostare le questioni morali»16 e a 
nuove forme di analfabetismo, da quello “lessicale” a quello “emotivo”. Ogni 
mezzo digitale può diventare anche un “luogo” sociale di manipolazione delle 
emozioni, di trasmissione di fake news e di istigazione alla violenza. A proposito 
dell’influenza mediale nel vissuto biografico e collettivo, non si può mettere tra 
parentesi il fatto che la “dialettica” tra individualizzazione del sé e riconosci-
mento sociale, quindi la precisazione della identità, non avviene nella solitudine 
delle singole menti, ma si compone, o si scompone, nello “spazio” problematico 
di una determinata condizione storico-culturale. Oggi, questo “spazio” è l’info-
sfera, al cui interno, al contrario di definire stabilmente la personalità, si tende, 
invece, a destrutturare il sé in parti strategiche da far apparire sulla “scena” pub-
blica17 e a modificare: le relazioni da corporeo-sincrone a incorporeo-asincrone; 
la comunicazione da «uno a uno o uno a molti» a «parallelo-multipla»; la parte-
cipazione alla comunità da un «alto standard di entrata e uscita» a un «basso li-
vello di entrata e uscita».18      

Inoltre, la consuetudine al rumore digitale disabitua al silenzio, che invece 
è una atmosfera intima indispensabile, perché la sua assenza non consente di di-
scernere, di ascoltare gli altri, di sentire il battito del proprio cuore e di sentire Dio.19 
Anche per questo motivo, lo sciame digitale può influenzare l’atto complesso di 

                               
15 Cf. A. SPADARO, Cyberteologia. Pensare il Cristianesimo al tempo della rete, Vita e Pensiero, 

Milano 2013.  
16 FRANCISCUS, Adhortatio Apostolica Evangelii gaudium, 24.11.2013, n. 64, in «Acta Apo-

stolicae Sedis» 105 (2013) 12, 1019-1137: 1047. 
17 Cf. V. CODELUPPI, La vetrinizzazione sociale. Il processo di spettacolarizzazione degli individui 

e della società, Bollati Boringhieri, Torino 2007.  
18 J. HAIDT, La generazione ansiosa. Come i social hanno rovinato i nostri figli, Rizzoli, Milano 

2024, 18 e 19.      
19 Cf. FRANCISCUS, Litterae Encyclicae Dilexit nos, 24.10.2024, n. 81, in «Acta Apostolicae 

Sedis» 116 (2024) 11, 1369-1438: 1394. 



56 | Cecilia Costa  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

adesione alla fede, in quanto esso chiama in causa la coscienza − intesa nucleo 
strutturato della personalità − richiede un tempo disteso di riflessione, un clima 
di silenzio e di libertà interiore. Mentre, l’utilizzo acritico dei dispositivi tecnolo-
gici mina la costruzione di una coesa forma identitaria, dispone a percepire il 
tempo come “attimo fuggente”, abitua a un vissuto virtuale e rende difficile “abi-
tare” il silenzio.  

In modo particolare, la tecnologia favorisce una spiritualità senza materia-
lità20 e un «sacro disincarnato, senza tempo né spazio»,21 che oggettivamente si 
pongono in contraddizione con il Cristianesimo, caratterizzato dall’essenziale le-
game tra divinità e materia.  

Naturalmente, le piattaforme digitali e l’IA non sono gli unici responsabili 
del disagio culturale, della bassa definizione del sé e della difficoltà storica della 
religione, semmai sono «lo specchio che riflette l’odierna condizione esisten-
ziale»,22 ma sono anche un luogo sociologico attraverso il quale poter leggere dina-
miche sociali, culturali, identitarie, nella loro interdipendenza con i modi con cui 
si interpreta il vissuto e si tenta di credere.  

3. Un credere possibile, ma non vincolante 

Nella nostra ipermodernità, diversi sono gli elementi di separazione tra cul-
tura, mondi individuali e fede; infatti, dai dati di una recente ricerca sul feno-
meno religioso23 emerge il “disordinato” stato della credenza, con delle tendenze 
di stagnazione e di alterazione. Alcuni degli aspetti rilevati sono in linea con 
quelli già individuati in indagini precedenti,24 tra i quali: l’appartenenza al catto-
licesimo, pur decrescendo, si attesta intorno al 75,2% dell’intera popolazione ita-
liana; si riscontra una discreta tenuta di alcuni “riti di passaggio” (soprattutto i 
funerali, seguiti dai battesimi e in ultimo dai matrimoni); il progressivo calo di 
partecipazione regolare alla messa  (almeno una volta a settimana) mostra una 
diminuzione significativa25 dal 1993 al 2007 e un’accelerazione, ulteriormente ne-
gativa, tra il 2007 e il 2019; si affermano un sempre più debole senso ecclesiale e 
una non concordanza sui temi etico-sessuali e sull’apparato dogmatico, pur se la 
maggioranza delle persone continua ad attribuire importanza alla figura del Pon-
tefice, alla  pratica della preghiera e considera la Chiesa come l’unica autorità 
morale degna di rispetto.  

Rispetto al passato prossimo, un elemento meno scontato è il progressivo 
allineamento dei comportamenti religiosi tra i sessi e tra le diverse fasce di età, 
anche se vanno poste in rilievo delle specificità della generazione dai 18-34 anni, 
come, per esempio: un’attrazione verso i nuovi culti e le filosofie orientali;  una 

                               
20 Cf. M. LEONE, Spiritualità digitale. Il senso religioso nell’era della smaterializzazione, Mime-

sis, Milano-Udine 2014, 21. 
21 L. BERZANO, Senza più domenica. Viaggio nella spiritualità secolarizzata (postfazione di D. 

Olivero), Effatà, Cantalupa (TO) 2023, 29. 
22 Z. BAUMAN, La vita tra reale e irreale, Egea, San Giuliano Milanese 2014, 12. 
23 Cf.  F. GARELLI, Gente di poca fede. Il sentimento religioso nell’Italia incerta di Dio, il Mulino, 

Bologna 2020. 
24 Cf. IDEM, Religione all’italiana. L’anima del paese messa a nudo, il Mulino, Bologna 2011.   
25 Cf. L. DIOTALLEVI, La messa è sbiadita. La partecipazione ai riti religiosi in Italia dal 1993 al 

2019, Rubbettino, Soveria Mannelli (CZ) 2024. 



Complessità culturale e immagine della religione oggi in Italia | 57 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

forte decrescita di adesione alla Chiesa − si è passati dal 55,2%, del 2013, al 32,7%, 
del 2023 − temperata da un aumento della quota dei giovani che credono in una 
entità superiore;26 un ateismo di tipo “esistenziale”; il fenomeno dei liberi pensa-
tori (nones), che non si identificano in nessuna religione e in nessun Dio; un’in-
congruenza tra l’auto-rappresentazione secolarizzata dell’intera popolazione 
giovanile e il modo di narrarsi dei singoli che, invece, restituisce una minore in-
differenza verso il problema di Dio.27  

In ogni caso, se ancora attratti dalla fede, i giovani la sperimentano in 
modo affettivo, disancorato dall’istituzione-Chiesa, come sistema aperto e mo-
dulato sulle loro sensibilità spirituali. Da non sottovalutare il fatto che essi − cre-
denti e non credenti, indifferenti o molto distanti dalla religione − esprimono gli 
stessi bisogni di testimonianza, di figure credibili e di codici comunicativi empa-
tici. E, ancora, non può essere messa tra parentesi l’aspirazione dei giovani a un 
qualcosa che li sollevi dall’ordinarietà e ad una speranza che «non illude e non 
delude».28 Queste esigenze sono iscritte in alcuni dati, registrati a distanza di de-
cenni nelle ricerche sociologiche: quella del 1978, condotta in occasione 
dell’ostensione solenne della Sindone; quella del 10 agosto 2018, che si riferisce 
alla speciale esposizione del Telo sindonico − in concomitanza del Sinodo I gio-
vani, la fede e il discernimento vocazionale − a cui hanno partecipato 2.500 ragazzi 
delle diocesi del Piemonte e della Valle d’Aosta; quella del 2023 sulla GMG di 
Lisbona.29 I racconti dei giovani partecipanti a queste tre differenti circostanze 
religiose non sono molto diversi tra loro, perché tutti − quelli del 1978, del 2018 e 
del 2023 − hanno riferito di aver provato: un profondo coinvolgimento, un senso 
di intimità, di stupore e di fascinazione per il mistero. Queste sensazioni, unite ad 
altri elementi presenti nella realtà riflessiva giovanile, non conducono a conside-
rarli una generazione che ha definitivamente deciso di «vivere senza Dio e senza 
Chiesa», piuttosto inclinano a pensarli come una generazione che non comprende 
certe rappresentazioni di Dio e di Chiesa,30 perché a volte vengono comunicate 
in modo inefficace. 

Al di là delle percentuali statistiche, nelle pieghe delle varie indagini so-
ciologiche, si possono leggere variabili più generali che testimoniano una modi-
ficazione profonda delle modalità di adesione alla fede, di giovani e di adulti, 
perché nel passato era ascritta (quasi fosse un destino), incondizionata, legata alla 
dottrina, ai vincoli dell’osservanza, della pratica confessionale e del senso di ap-
partenenza ecclesiale. Oggi, invece, il credere è tendenzialmente determinato da 

                               
26 Cf. R. BICHI - P. BIGNARDI (Edd.), Cerco, dunque credo? I giovani e una nuova spiritualità, 

Vita e Pensiero, Milano 2024.  
27 Cf. F. GARELLI, Piccoli atei crescono. Davvero una generazione senza Dio?, il Mulino, Bolo-

gna 2016. 
28 FRANCISCUS, Litterae Apostolicae sub plumbo datae Spes non confundit, 9.5.2024, n. 3, in 

«Acta Apostolicae Sedis» 116 (2024) 6, 647-665: 648. 
29 Cf. F. GARELLI, Il volto di Dio. L’esperienza del sacro nella società contemporanea, De Donato, 

Bari 1983; C. COSTA – F. FABENE, Giovani un progetto di vita, prefazione M. Morcellini San Paolo, 
Cinisello Balsamo (MI) 2021; G. GOCCINI et alii, “Quando riesci a vedere l’oceano”. I giovani italiani 
alla Giornata Mondiale della Gioventù, 2023, in ISTITUTO GIUSEPPE TONIOLO, La condizione giovanile in 
Italia. Rapporto giovani 2024, il Mulino, Bologna 2024, 121-142. 

30 Cf. A. MATTEO, La prima generazione incredula. Il difficile rapporto tra i giovani e la fede, 
Rubbettino, Soveria Mannelli (CZ) 2017, 20. 



58 | Cecilia Costa  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

una scelta volontaria, discontinua, a-dogmatica, antistrutturale, mutante, selet-
tiva e sentimentalmente orientata. La fede diventa una preferenza tra le altre, pos-
sibile, ma non vincolante. Ognuno dà importanza alla propria emozione spirituale, 
a codici simbolici variabili e non necessariamente riferiti a una specifica religione 
storica. Derubricata a significatività emotivo-espressiva e a contrattazione cogni-
tivo-individuale, la religiosità prende forma in ragione di una narrazione sogget-
tiva, che pone in risalto l’orientamento a scegliere di credere, non a credere per 
tradizione, e rende più evidente il trasferimento dalla sacralità della religione alla 
trascendenza dell’individuo,31 se si vuole, al «dislocamento autoritativo da Dio 
all’Io»32 o, meglio, da Dio alla frammentazione dell’io.  

È una forma di spiritualità autodeterminata, contraddittoria, “liquida”, as-
similabile agli atteggiamenti adottati nell’intero vissuto sociale perché, più che 
rifarsi a norme, regole o dogmi nelle loro valutazioni per l’agire, i soggetti rispon-
dono ai propri interessi, ai propri stati d’animo, alle sollecitazioni che proven-
gono dalle differenti aree del quotidiano, spesso dall’interrealtà della Rete. Que-
sto relativistico e individualistico accomodamento del credere33 ha dei riflessi so-
stanziali sulla scelta, o meno, di aderire pienamente alla fede e potrebbe anche 
spiegare la contraddittoria percezione assegnata, da molti, alle tre categorie: 
Chiesa, religione e Papa. Infatti, la Chiesa viene considerata spesso come un’istitu-
zione rigida, normativa, tradizionalista e ostativa all’azione innovativa dei Papi 
e al poter sperimentare liberamente la propria disposizione religiosa.34  

Bisogna ancora dire che la discrezionalità delle forme del credere − spesso 
ridotte a soggettivismo espressionistico − in positivo, può portare a un più acuto 
senso di Dio e a “liberare” energie espressive. In negativo, invece, tale posizione 
autoreferenziale può determinare: l’espandersi di una confusa spiritualità, l’inca-
pacità di distinguere tra Dio e i miti profani e le premesse per «molte e diverse 
malattie della speranza».35   

4. Pluralismo dei pluralismi  

Il nostro scenario storico pone alla fede delle sfide consuete, ma alcune 
dissimili rispetto a quelle del “disincantamento” prefigurato da Weber, perché si 
è in presenza di una accentuazione dei processi di differenziazione simbolica che, 
a loro volta, condizionano le modalità e la densità dell’approccio alla fede. È un 
tempo segnato da flussi, da instabilità, da suggestioni contrapposte, da convinci-
menti surrogati e in cui il credere non è più esclusivo e incontestabile, ma contesta-
bile, contingente, e a volte “deformato” dall’utilizzo acritico della tecnologia. No-
nostante la diaspora tra le nuove istanze culturali, scientifico-tecnologiche e l’ap-

                               
31 Cf. U. BECK, Il Dio personale, Laterza, Roma-Bari 2009, 116. 
32 A. CAMORRINO, Da Dio all’Io: riflessioni sul sacro. Un saggio di sociologia della religione, 

Mondadori, Milano 2024, X. 
33 Cf. O. ROY, L’Europa è ancora cristiana? Cosa resta delle nostre radici religiose, M. Zurlo 

(trad.), Feltrinelli, Milano 2019. 
 34 Cf. C. COSTA – B. MORSELLO (Edd.), Incerta religiosità. Forme molteplici del credere, Fran-

coAngeli, Milano 2020. 
35 SERVIZIO NAZIONALE PER IL PROGETTO CULTURALE DELLA CEI, A quarant’anni dal Concilio, 

EDB, Bologna 2005, 55. 



Complessità culturale e immagine della religione oggi in Italia | 59 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

parato dogmatico-istituzionale della religione, si profila una smentita dell’equa-
zione più modernizzazione più secolarizzazione.36 Peraltro, il concetto stesso di se-
colarizzazione non offre più un’esauriente spiegazione del passaggio da un 
mondo governato da Dio ad uno manipolabile dall’uomo, semmai testimonia un 
trend trasformativo. Invece, l’attuale stato della religione può essere meglio com-
preso con il paradigma del pluralismo:37 è un pluralismo dei pluralismi, ampio, per-
vasivo e non solo di tipo religioso, ma socio-culturale e identitario, in cui la rela-
tivizzazione degli universi simbolici diviene esperienza permanente.38  

Inoltre, i danni collaterali del “mito” tecnologico, i molti altari della moder-
nità multipla e la resistenza del sentire religioso possono essere spiegati anche alla 
luce della coesistenza simultanea di forme di vita premoderne, moderne, e post-
moderne,39 per esempio: disincanto e recupero della tradizione; individualismo 
e bisogno di “beni relazionali”; logica algoritmica e emozionalità; relativismo e 
nostalgia di certezze; autodeterminazione e conformistica accettazione di modelli 
omologativi;  razionalità e superstizione; “liturgie” secolari e attrazione verso ri-
tualità religiose; materialismo e anti-materialità spiritualista “senza Dio”, ma an-
che “con Dio”; indifferenza e speranza.  

Per cogliere teoricamente tali ambivalenti coesistenze, oltre a fare ricorso 
alle tesi del pluralismo, dell’ibridazione tra il nuovo e l’antico e della correlazione 
tra fattori culturali, identitari, comunicativo-tecnologici e fede, si rende necessa-
rio aprirsi a prospettive analitiche inter-trans-disciplinari40 e alla “contamina-
zione” tra fatti e valori.41  

Conclusioni                                                                                                                                                                                                                         

L’11 febbraio 1961, in una sua omelia nel duomo di Milano, Giovanni Bat-
tista Montini denunciava il “crollo” della religiosità.42 Più o meno negli stessi 
anni, Harvey Cox evidenziava quanto la città stesse “divorando” la religione43 e 
anche Berger, come ha ricordato il card. Martini, segnalava la rapida caduta delle 
categorie del religioso.44 Queste denunce, però, si sono rivelate solo in parte vere. 
Lo stesso Berger, più recentemente, ha ritrattato la sua profezia di irreversibile 
scristianizzazione,45  perché se da un lato è innegabile un indebolimento della 
sfera della credenza, dall’altra parte, per molti, Dio rimane «l’orizzonte degli 

                               
36 Cf. L. BERZANO – A. CASTEGNARO – E. PACE (Edd.), Religiosità popolare nella società post-

secolare. Nuovi approcci teorici e nuovi campi di ricerca, Edizioni Messaggero Padova, Padova 2014. 
37 Cf. P.L. BERGER, I molti altari della modernità, Le religioni al tempo del pluralismo, EMI, 

Bologna 2017. 
38 Cf. IDEM, Una gloria remota. Avere fede nell’epoca del pluralismo, il Mulino, Bologna 1994. 
39 Cf. T. HALÌK, Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare, Vita e pensiero, Milano 

2021.   
40 Cf. C. BORDONI (Ed.), Nuove tappe del pensiero sociologico. Da Max Weber a Zygmunt Bau-

man, Odoya, Bologna 2018.  
41 Cf. M. ROSATI, Solidarietà e sacro, Laterza, Bari-Roma 2002.    
42 Cf. G.B. MONTINI, Discorsi e scritti milanesi (1954-1963), 3 voll., Istituto Paolo VI-Stu-

dium, Brescia-Roma 1997-1998. 
43 Cf. H. COX, La Città secolare, Vallecchi, Firenze 1968. 
44 Cf. C.M. MARTINI, Maria Maddalena, Terra Santa, Milano 2018, 132. 
45 Cf. P.L. BERGER – T. LUCKMANN, Lo smarrimento dell’uomo moderno, il Mulino, Bologna 

2010, 66. 



60 | Cecilia Costa  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

orizzonti di senso».46 Anzi, proprio nell’epoca che ha smarrito la “questione” del 
senso47 e sembra arresa al potere dell’insfosfera, quasi a contrasto di questo trend, 
si accredita una rinnovata nostalgia per l’Assoluto, pur se tradotta in semantiche, 
linguaggi e alfabeti spirituali diversi dalla tradizione. Non a caso, alcuni sociologi 
contemporanei, da Taylor a Joas, ritengono tutt’ora strategica la dimensione reli-
giosa per dare risposte alle antiche e nuove domande esistenziali, per fronteg-
giare il destino di una cultura insidiata dall’overdose mediale e dalle presunte qua-
lità “taumaturgiche” della scienza e della tecnologia: qualità, queste ultime, come 
recitavano Weber o Horkheimer, che possono, forse, “dominare” tecnicamente il 
mondo, però, non sono in grado di garantire soluzioni ai problemi fondamentali 
e alle paure profonde dell’umanità.  

In definitiva, a fronte dei nostri scenari nichilistici e di crisi, non si è tutta-
via in presenza di una struttura del mondo schermata rispetto al sacro,48 neppure 
si conferma un’ordinata sottrazione di istanze etico-religiose precedenti in favore 
di ipermoderne suggestioni laico-agnostiche. Del resto, la nascita della modernità 
«non si riduce alla storia di una perdita»,49 semmai assomiglia a un pendolo che 
«dopo un movimento oscillatorio in una direzione ne crea un altro nella direzione 
opposta»,50 pertanto, non può sorprendere che, anche oggi, il problema di Dio 
persista «segretamente» e, a volte, «furiosamente».51 

The Cultural Complexity and the Image of Religion Today in Italy    
 

► ABSTRACT 
This article examines the structural interaction between cultural transformations, 

the techno-communication revolution, and shifts in belief in contemporary Italy. The 
current socio-symbolic complexity, marked by instability, identity fragmentation, and 
semantic simplifications, profoundly impacts the forms of religious experience, redefin-
ing categories such as truth, time, freedom, and interiority. The digital "deluge" restruc-
tures modes of perception, relationship, and self-narration, favoring individualized spir-
itualities and a disembodied sacredness, sometimes in tension with historical Christian-
ity. Empirical research shows a selective, discontinuous, and non-binding belief, espe-
cially among young people, yet accompanied by persistent needs for meaning, testi-
mony, and transcendence. In this scenario characterized by a "pluralism of pluralisms," 
religion does not disappear but is reconfigured, re-emerging as an interpretive resource 
capable of answering the existential questions that science and technology cannot an-
swer. 

► KEYWORDS 
Complexity; Culture; Italy; Religion.   

  cecilia.costa@uniroma3.it

                               
46 C. TAYLOR, La modernità della religione, Meltemi, Roma 2004, 140.  
47 Cf. A. FABRIS, La fede scomparsa. Cristianesimo e problema del credere, Morcelliana, Brescia 

2023. 
48 Cf. H. JOAS, La fede come opzione. Possibilità di futuro per il cristianesimo, ed. it. a cura di P. 

Costa, Queriniana, Brescia 2013.  
49 C. TAYLOR, L’età secolare, Feltrinelli, Milano 2009, 43. 
50 L. BERZANO, Spiritualità senza Dio, Mimesis, Milano-Udine 2014, 9. 
51 Non a caso, nella 4° edizione del Villa Aurora Meeting, che quest’anno (2 settembre 

2025) verteva sul tema “Dio nel nostro tempo”, si è sottolineato il fatto che siamo in un mondo 
“furiosamente religioso alla ricerca di un senso”. 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 61-74.  

Apprendere in dialogo:  
il ruolo dell’IRC in prospettiva interculturale  

Andrea Porcarelli * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
L’articolo analizza l’evoluzione dell’Insegnamento della Religione Cattolica 

(IRC) nella scuola pubblica italiana, evidenziandone il potenziale in chiave intercul-
turale e dialogica. Lungi dal costituire una rinuncia alla propria identità confessio-
nale, l’IRC è chiamato a proporsi come spazio educativo capace di coniugare identità 
e alterità in un orizzonte di dialogo tra religioni, culture e visioni del mondo. Alla 
luce del Magistero cattolico postconciliare, dei documenti internazionali e delle più 
recenti prassi pedagogiche, l’articolo sviluppa l’idea di un IRC come “disciplina dia-
logica”, ispirata sia da riflessioni teologiche (Giovanni Paolo II, Redemptoris missio) 
sia da approcci pedagogici contemporanei (Freire, Buber). Si propone infine una 
“buona prassi” già sperimentata nel contesto dell’IRC italiano, come il progetto di 
collaborazione tra CEI e UCEI per la corretta rappresentazione dell’ebraismo nei testi 
scolastici, come modello concreto di educazione al dialogo e alla cittadinanza demo-
cratica. 

► PAROLE CHIAVE 
Dialogo interreligioso; Insegnamento della religione cattolica; Intercultura-
lità; Pedagogia del dialogo; Pluralismo religioso; Stereotipi religiosi. 

*Andrea Porcarelli: è professore Associato in Pedagogia generale e sociale all’Uni-

versità di Padova (con abilitazione a professore Ordinario); Docente di Didat-

tica dell’Insegnamento della Religione Cattolica presso gli ISSR di Bologna, 

Padova e Forlì. 

 



62 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
Introduzione: Il ruolo della cultura religiosa in una società multiculturale 

In un tempo segnato da continui e profondi cambiamenti, pluralismo cul-
turale e mobilità globale, dove sempre più forti e devastanti soffiano venti di 
guerra, la dimensione religiosa può giocare un ruolo importante nei processi edu-
cativi, soprattutto dal momento in cui è stato superato il paradigma della secola-
rizzazione, che sul finire degli anni Sessanta del secolo scorso1 veniva presentata 
come una sorta di profezia annunciante la tendenziale e progressiva riduzione 
dell’impatto della sfera religiosa nello spazio pubblico.  

Nel corso delle ultime decadi lo scenario è cambiato, non nel senso che si 
possa parlare di un vero e proprio “reincanto del mondo” – ribaltando la pro-
spettiva del disincanto di weberiana memoria2 – né perché hanno preso piede 
forme di fondamentalismo che si nascondono sotto il velo della religione, ma per-
ché già in ambito sociologico si è messa in discussione la validità di quella chiave 
di lettura, intesa come paradigma omnipervasivo.  

Lo stesso Peter Berger, già sostenitore della teoria della secolarizzazione, 
ha significativamente modificato la propria posizione e – nelle ultime opere – 
riconosce la necessità di fare riferimento ad altre categorie per interpretare una 
realtà che si rivela molto complessa e sfuggente: «Da qualche tempo sostengo che 
la teoria della secolarizzazione deve essere abbandonata, per sostituirla abbiamo 
bisogno di una teoria del pluralismo».3 La proposta culturale che permette anche 
di leggere in modo equilibrato le dinamiche di una società post-secolare è quella 
di un pluralismo inclusivo, che favorisce il dialogo e il rispetto in una civile con-
vivenza, come possiamo cogliere nel Pluralism project, promosso da Diana Eck, 
professoressa dell’Università di Harvard. Si tratta di una vera e propria etica per 
vivere insieme in una società con delle differenze: andando oltre le prospettive 
limitate della tolleranza o del relativismo, per realizzare l’incontro reale di sog-
getti che si impegnano e si coinvolgono,4 superando ogni logica di tipo esclu-
dente come quella della secolarizzazione, ma anche dei diversi fondamentalismi. 
Ciò comporterebbe un’evoluzione stessa dell’idea di laicità, superando il vecchio 
modello laicista “alla francese”, per giungere verso una «idea nuova di laicità 
della cultura e degli stati, riletta come pluralismo di confronto e di dialogo: come 

                               
1  Cf. H. LÜBBE, La secolarizzazione: storia e analisi di un concetto, [1965], il Mulino, Bologna 

1971; H. COX, La città secolare. La “morte di Dio” nella tecnopoli: la Bibbia nella civiltà industriale, 
[1965], Vallecchi, Firenze 1968; P.L. BERGER, La sacra volta. Elementi per una teoria sociologica della 
religione, [1967], SugarCo, Milano 1984.  

2  Cf. M. WEBER, La scienza come professione. La politica come professione, [1919], Einaudi, 
Torino 2005.  

3  P.L. BERGER, I molti altari della modernità. Le religioni al tempo del pluralismo, [2014], EMI, 
Bologna 2017, 14.  

4  L’esergo che si legge nella home page del sito (<www.pluralism.org>) è molto chiaro: 
«Pluralism is an ethic for living together in a diverse society: not mere tolerance or relativism, but 
the real encounter of commitments».  



Apprendere in dialogo | 63 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Laicità-senza-Laicismo che vige, oggi, come paradigma del e per il Futuro e per 
la Convivenza tra i popoli, che è compito urgente e necessario da realizzare».5  

In tale scenario si coglie una progressiva e lenta evoluzione anche degli 
atteggiamenti nei confronti degli insegnamenti religiosi nelle scuole in genere e 
dell’IRC in particolare. Significativo il contributo portato dal documento 
dell’OSCE, pubblicato nel 2007, ovvero i Toledo Guiding Principles on Teaching 
about Religions and Beliefs in Public Schools.6 Uno degli aspetti distintivi di questo 
documento è la partecipazione rilevante, all’interno del gruppo di esperti che lo 
ha redatto, di rappresentanti qualificati delle principali confessioni religiose. 
Inoltre, si assume come dato acquisito la crescente rilevanza di questioni religiose 
nello spazio pubblico, in un contesto socio-storico segnato da un aumento signi-
ficativo delle interazioni tra persone di diverse fedi religiose e non credenti. Le 
linee guida proposte si fondano esplicitamente su due principi fondamentali: 
«First, that there is positive value in teaching that emphasizes respect for every-
one’s right to freedom of religion and belief, and second, that teaching about re-
ligions and beliefs can reduce harmful misunderstandings and stereotypes».7  

È significativo il fatto che il diritto alla libertà religiosa venga espresso 
dopo avere constatato la crescita della presenza delle religioni nella sfera pub-
blica (il che non implica il fatto di relegarle forzatamente nella sola sfera privata), 
ma anche la sottolineatura del fatto che gli insegnamenti riguardanti le religioni 
e le credenze possono contribuire a prevenire incomprensioni e stereotipi … com-
presi – ci permettiamo di aggiungere – quelli che si rivolgono contro le stesse cre-
denze religiose nel loro complesso.  

Le principali ragioni8 a favore di un insegnamento “about Religions and 
Beliefs” vengono raccolte attorno a quattro attrattori formativi fondamentali: 1) 
esse rappresentano delle importanti “forze” per generare orizzonti di senso nella 
vita delle persone, il che ci aiuta a comprenderci meglio; 2) apre la mente degli 
studenti a questioni di senso e di valore, a partire dalle forme che esse hanno 
storicamente rivestito in alcuni contesti e credenze; 3) gran parte della storia, 
della letteratura e della cultura sarebbero inintelligibili se non potessimo leggere 
i numerosi influssi provenienti da tradizioni religiose e filosofiche; 4) la reciproca 
conoscenza delle diverse credenze può facilitare comportamenti rispettosi, evi-
tare pregiudizi, favorire la coesione sociale. Il documento di Toledo precisa anche 
come l’approccio ivi proposto (un insegnamento sostanzialmente neutrale 
“about Religions and Beliefs”) non venga pensato in sostituzione o in contrappo-
sizione con eventuali insegnamenti religiosi confessionali di fatto diffusi in molti 
Paesi aderenti all’OSCE (come, tra gli altri, l’Italia), purché sia prevista la possi-
bilità di non avvalersi di tali insegnamenti.  

A livello di Unione Europea sono state adottate diverse raccomandazioni, 
il cui stile e tono si è evoluto nel corso degli anni, passando da un approccio più 

                               
5  F. CAMBI, Fine della secolarizzazione, in «Studi sulla Formazione/Open Journal of Educa-

tion» 21 (2018) 2, 345-347: 346, <https://doi.org/10.13128/Studi_Formaz-24675>. 
6  OSCE-ODIHR, Toledo Guiding Principles on Teaching about Religions and Beliefs in Public 

Schools. Prepared by the ODIHR Advisory Council of Experts on Freedom of Religion or Belief, OSCE 
Office for Democratic Institutions and Human Rights (ODIHR), Warsaw (Poland) 2007.  

7  Ibidem, 12.  
8  Cf. Ibidem, 19.  



64 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

laicista e diffidente nei confronti delle varie tradizioni religiose, fino ad arrivare 
a prospettive più inclusive. Molto importante è la Raccomandazione CM/Rec 
(2008)12 del Comitato dei Ministri agli Stati membri sulla dimensione delle reli-
gioni e delle convinzioni non religiose nell’educazione interculturale, che ha in-
nescato un dinamismo per cui il Consiglio d’Europa ha riunito i rappresentanti 
delle principali religioni europee e i rappresentanti delle organizzazioni umani-
ste per discutere insieme le questioni educative in riferimento al mutato atteggia-
mento nei confronti della religione nella sfera pubblica.  

Il documento Signposts,9 pubblicato dal Consiglio d’Europa nel 2015, offre 
linee guida per l’insegnamento delle religioni e delle visioni del mondo non reli-
giose in un’ottica interculturale e rispettosa dei diritti umani. Promuove un ap-
proccio non confessionale, comparativo e dialogico, volto a favorire il pensiero 
critico, la comprensione reciproca e la cittadinanza democratica. Basato sul mo-
dello interpretativo di Robert Jackson (che è l’estensore materiale del docu-
mento), il testo sottolinea l’importanza di una formazione adeguata degli inse-
gnanti per affrontare la pluralità religiosa in modo inclusivo. L’educazione reli-
giosa, secondo il documento, deve contribuire a contrastare stereotipi, discrimi-
nazioni e radicalizzazioni, rafforzando la coesione sociale in contesti pluralisti, 
ma con un approccio che consenta di entrare nel cuore delle credenze e dei mondi 
vitali dei soggetti religiosi e delle comunità religiose:  

Non è sufficiente insegnare la storia delle religioni, o le loro manifesta-
zioni. La religione non si limitata a pratiche, manufatti ed edifici. È anche neces-
sario cercare di capire il significato del linguaggio religioso utilizzato dai cre-
denti, compreso il loro modo di esprimere convinzioni, valori ed emozioni. Tale 
comprensione richiede non solo conoscenza, ma anche determinati atteggiamenti 
e competenze che favoriscano la consapevolezza di sé e la comprensione delle 
convinzioni e dei valori altrui; richiede anche valori che rivendichino la dignità 
umana.10  

Tra gli elementi di natura pedagogico-didattica che vengono esplicita-
mente presi in esame è interessante il passaggio in cui si illustrano i due approcci 
da privilegiare, ossia quello interpretativo e quello dialogico, «che consente agli al-
lievi di rispettare le persone che possiedono valori e idee diversi dai propri e di 
dialogare con loro».11 Si tratta di un approccio in cui «l’insegnante assume spesso 
il ruolo di moderatore, solleva questioni e le chiarisce, e gli alunni hanno la fa-
coltà di agire in autonomia, essi stessi agenti attivi dei processi di insegnamento 
e apprendimento. […] I bambini sono stati anche aiutati a confrontarsi con idee e 
concetti propri di tradizioni religiose diverse, a riflettere sui loro contributi e a 
giustificare le proprie opinioni»,12 arrivando in tal modo a creare un clima di tipo 
empatico, tale da favorire la comprensione reciproca.  

                               
9  CONSIGLIO D’EUROPA, Signposts: Politiche e pratiche per l’insegnamento delle religioni e delle 

visioni del mondo non religiose nell’educazione interculturale, Strasbourg, Consiglio d’Europa, 2015, 
<https://www.coe.int> (consultato il 25 luglio 2025).  

10 Ibidem, 22.  
11 Ibidem, 37.  
12 Ibidem.  



Apprendere in dialogo | 65 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Si tratta ora di capire se e come i nuovi scenari che si delineano a livello 
internazionale possano trovare spazio in Italia, confrontandosi con l’IRC confes-
sionale, che – a sua volta – sta vivendo un interessante processo evolutivo. 

1. Identità pedagogica dell’IRC come disciplina “dialogica” 

Abbiamo illustrato in altra sede13 il cammino storico dell’IRC in Italia,14 
mostrando come si tratti di una vera e propria disciplina in cammino,15 che trova 
una pietra miliare con l’Accordo di revisione del Concordato, firmato il 18 febbraio 
1984,16 che segna una netta discontinuità con la prospettiva “catechistica”, pro-
pria dell’insegnamento della religione che si era consolidato con la riforma Gen-
tile, i Patti Lateranensi e che era proseguito senza soluzione di continuità nell’Ita-
lia repubblicana, pur cercando sempre di più di “inculturarsi” nel mondo della 
scuola in quanto tale.  

Il fatto che l’IRC si collochi dichiaratamente ed esplicitamente nel quadro 
delle finalità della scuola, con una prospettiva esclusivamente culturale e non ca-
techistica, ha innescato un processo che ha coinvolto tutto il sistema dell’IRC in-
teso come comunità professionale, con una progressiva professionalizzazione del 
corpo docente, sia sul fronte della formazione iniziale (con l’istituzione degli Isti-
tuti di scienze religiose),17 sia su quello della formazione in servizio, fino alla legge 
che riconosce18 lo status di insegnanti di ruolo, per quanti abbiano superato il 
previsto concorso. 

Nel primo quarto del nuovo secolo il sistema scolastico italiano ha attra-
versato diversi processi di riforma, il che ha comportato riflessi significativi 
sull’evoluzione dell’IRC (che si colloca “nel quadro delle finalità della scuola”) e 
ha portato alla possibilità di un ripensamento di alcuni elementi dell’identità di 

                               
13  Cf. A. PORCARELLI, Religione e scuola fra ponti e muri. Insegnare religione in un orizzonte 

multiculturale, FrancoAngeli, Milano 2022; IDEM, Nuovi percorsi e materiali per il concorso a cattedra. 
IdR. Insegnanti di religione, SEI, Torino 2020.  

14  Una presentazione molto completa e documentata dell’identità dell’IRC, in Italia, da 
un punto di vista storico-giuridico si trova nel volume di S. CICATELLI, Guida all’insegnamento della 
religione cattolica. Secondo le nuove Indicazioni, La Scuola, Brescia 2015.  

15  In realtà la definizione non è nostra, ma è il titolo del primo dei rapporti sull’IRC in 
Italia, realizzato in collaborazione dalla CEI e dalla Pontificia Università Salesiana e pubblicato 
pochi anni dopo gli accordi di revisione del Concordato: G. MALIZIA - Z. TRENTI (Edd.), Una disci-
plina in cammino. Rapporto sull’insegnamento della religione cattolica nell’Italia degli anni ‘90, SEI, To-
rino 1991. Ulteriori rapporti sono usciti negli anni successivi: il secondo rapporto evoca l’imma-
gine di una disciplina al bivio (1996), mentre il terzo parla di una disciplina in evoluzione (2005), 
il quarto rapporto parla di una disciplina “alla prova” (2017), il quinto è in fase di elaborazione 
mentre esce il presente saggio. 

16 Il testo è stato recepito nell’ordinamento italiano con la Legge n. 121 del 25 marzo 1985. 
17 In tal modo fu possibile fornire i titoli specifici per i docenti di IRC che non svolgessero 

il percorso di studi nelle facoltà teologiche e nei seminari maggiori. Gli ISSR furono regolamentati 
dalla Congregazione per l’Educazione cattolica, con la Nota illustrativa del 10 aprile 1986 e con la 
successiva Normativa per l’Istituto Superiore di Scienze Religiose del 12 maggio 1987. In tal modo è 
anche possibile studiare specificamente il progetto culturale e l’offerta formativa che caratterizza 
gli ISSR: cf. P. TRIANI - C. LISIMBERTI (Edd.), La didattica dell’IRC tra scuola e Istituti Superiori di 
Scienze Religiose. Verso nuovi modelli per la scuola delle competenze, Terra Santa, Milano 2021.  

18 Legge n. 186 del 18 luglio 2003.  



66 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

questa disciplina, che nelle più recenti Indicazioni nazionali,19 di cui proponiamo 
una lettura analitica in altra sede,20 ha assunto un volto sempre più “dialogico”. 
Oltre ad adeguare le indicazioni per l’IRC al “format” previsto per le indicazioni 
nazionali per le altre discipline, infatti, le due Intese di cui sopra colgono l’occa-
sione per sottolineare in modo molto esplicito il potenziale interculturale 
dell’IRC, precisando che «offre contenuti e strumenti per una riflessione sistema-
tica sulla complessità dell’esistenza umana nel confronto aperto fra cristianesimo 
e altre religioni, fra cristianesimo e altri sistemi di significato. L’IRC, nell’attuale 
contesto multiculturale, mediante la propria proposta, promuove tra gli studenti 
la partecipazione a un dialogo autentico e costruttivo, educando all’esercizio 
della libertà in una prospettiva di giustizia e di pace».21 Con questo la valenza 
interculturale dell’IRC viene autorevolmente affermata sul piano istituzionale, 
ma possiamo chiederci se, oltre a essere un elemento codificato dalle Indicazioni 
nazionali (d’intesa tra lo Stato italiano e la CEI),22 la dimensione dialogica e inter-
culturale dell’IRC possa trovare un fondamento a livello pedagogico.  

L’identità di una disciplina scolastica, dal punto di vista pedagogico, deve 
tener conto di quella che Schwab23 identifica come la sua struttura, che a sua volta 
si collega sia alla struttura epistemica delle scienze di riferimento, sia alla speci-
fica funzione educativa e formativa che tale disciplina svolge in un determinato 
ordine e grado di scuola. Questo vale per tutte le discipline e può essere utilmente 
applicato anche all’IRC. Abbiamo sviluppato in modo approfondito questa idea 
in altra sede,24 giungendo a qualificare l’IRC come una disciplina dialogica, per una 
molteplicità di ragioni. 

La Teologia, come scienza principale di riferimento, ci offre i primi indizi 
dell’identità disciplinare dell’IRC, che mette al centro Gesù Cristo, non solo come 
principale tema da sviluppare, ma anche come mediatore del rapporto d’amore 
che lega Dio e gli uomini, in quanto centro di tutta la divina rivelazione, che si 
colloca nel cuore di una dinamica di tipo relazionale, nel senso che «piacque a 
Dio, nella sua bontà e sapienza rivelare se stesso e far conoscere il mistero della 
sua volontà (cf. Ef 1,9), mediante il quale gli uomini per mezzo di Cristo, Verbo 

                               
19  Le Indicazioni nazionali per l’IRC sono quelle emerse dalle Intese tra CEI e MIUR, 

firmate – rispettivamente – il 1° agosto 2009 (DPR 11/02/2010), per il primo ciclo e il 28 giugno 
2012, per il secondo ciclo (DPR 20/08/2012). Ricordiamo come, per accompagnare il complesso 
processo di riforma del sistema educativo di istruzione e formazione, il Servizio nazionale per 
l’IRC della CEI ha costituito un Gruppo di supporto per un IRC tra continuità e innovazione, coordi-
nato da chi scrive. Tale gruppo ha elaborato diverse bozze di Indicazioni per l’IRC che hanno 
fatto da base alle Intese tra Ministero dell’Istruzione e CEI che sono state firmate tra il 2002 e il 
2012, fino ad arrivare alle Indicazioni attualmente in vigore.  

20  Cf. PORCARELLI, Religione a scuola, 112-143.  
21  DPR 20 agosto 2012; Indicazioni nazionali per i Licei. 
22  Giova ricordare che le Indicazioni nazionali per l’IRC, essendo firmate d’intesa dal 

Ministro dell’Istruzione e dal Presidente della CEI, hanno una configurazione giuridica per cui 
quanto si trova in esse – pur essendo frutto di un lavoro di elaborazione culturale la cui respon-
sabilità è in capo alla CEI – viene “validato” e confermato anche dall’autorità civile. L’idea che 
l’IRC possa attivamente contribuire all’educazione interculturale, può considerarsi autorevol-
mente espressa dalla CEI e altrettanto autorevolmente confermata dallo Stato italiano.  

23  J.J. SCHWAB, La struttura delle discipline. In IDEM et al., La struttura della conoscenza e il 
curricolo, La Nuova Italia, Firenze 1971, 1-27. 

24  Cf. PORCARELLI, Religione a scuola, 93-111.  



Apprendere in dialogo | 67 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

fatto carne, nello Spirito santo hanno accesso al Padre e sono resi partecipi della 
divina natura».25 La divina rivelazione ha una struttura dialogica che dipende da 
una volontà comunicativa (da parte di Dio) che si configura come un piano di 
salvezza, parte di un disegno d’amore, che a sua volta si realizza in un contesto 
comunitario, con il popolo di Israele e, poi, con la Chiesa che ha lo stesso Cristo 
come capo.  

Sul piano del ruolo formativo che è chiamato a svolgere all’interno della 
scuola, possiamo dire che l’IRC è tradizionalmente caratterizzato da una postura 
di tipo dialogico che si collega a consuetudini consolidate, anche per altre ragioni. 
Si tratta, infatti, di una disciplina strutturalmente aperta al dialogo interdisciplinare, 
la cui realizzabilità concreta è legata all’effettiva disponibilità da parte dei colle-
ghi (che possono essere più o meno inclini a cogliere i collegamenti interdiscipli-
nari con la cultura biblica e religiosa, presenti in moltissime discipline). Tra gli 
elementi di tipo dialogico vi è anche la propensione – da parte degli Insegnanti 
di Religione (IdR) – a utilizzare le categorie concettuali proprie della disciplina 
(sia quelle di tipo teologico, ma anche quelle che si collegano alle scienze umane 
che fanno parte del curricolo formativo degli IdR) per “leggere” le grandi sfide 
della cultura contemporanea, secondo quanto il magistero conciliare – soprat-
tutto nella Gaudium et spes – esorta a fare, con mente aperta e capacità di valoriz-
zare il fatto che Cristo svela pienamente l’uomo all’uomo. Il fatto che nell’ora di 
Religione si possa trovare spazio per questioni di attualità non è dunque legato a 
una estemporaneità nella progettazione, come può essere accaduto in passato, 
ma è parte integrante della missione culturale dell’IRC come disciplina dialogica 
che si colloca in dialogo con le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce 
dell’umana famiglia.  

Un altro elemento che caratterizza l’IRC in quanto disciplina “dialogica” 
si colloca in quella che abbiamo identificato come area dell’identità,26 perché ogni 
dialogo autentico suppone l’autenticità dei dialoganti, cioè che ciascuno si ponga 
in dialogo con la propria identità, senza dissimulare o fingere. In tale prospettiva 
è utile riaffermare il valore della confessionalità dell’IRC, non solo perché tale 
carattere è fondato sulla normativa concordataria e sarebbe controproducente ne-
garlo o dissimularlo, ma perché rappresenta una garanzia di autenticità in ogni 
forma di dialogo, compreso quello interculturale e interreligioso di cui parleremo 
a breve. Il fatto che gli IdR siano chiamati a essere membri attivi della comunità 
ecclesiale e testimoni autentici della propria fede non è collegato a un approccio 

                               
25 SACROSANCTUM CONCILIUM OECUMENICUM VATICANUM II, Consitutio dogmatica Dei 

Verbum, 18.11. 1965, n. 2, in «Acta Apostolicae Sedis» 58 (1966) 12, 817-835: 818. 
26  Nell’opera dedicata alla riflessione sulla natura dell’IRC, come disciplina, da un punto 

di vista pedagogico abbiamo sviluppato uno schema di sintesi (cf. PORCARELLI, Religione a scuola, 
101) che sviluppa l’intima struttura dialogica della disciplina collocando alcune delle sue prero-
gative essenziali in due aree: l’area dell’identità e l’area dell’alterità. La prima rappresenta gli ele-
menti strutturali dell’identità dell’IRC, da tenere ben presenti perché il dialogo sia autentico: ap-
proccio sapienziale, confessionalità, prospettiva cristocentrica. La seconda area raccoglie gli ele-
menti che proiettano l’IRC verso altre tematiche, discipline, soggetti, affinché il dialogo sia aperto: 
apertura antropologica, prospettiva interculturale (attraverso il dialogo interreligioso), il fatto che 
il cristocentrismo sia “inclusivo”, a cui si collega l’idea della Bibbia come Grande codice della cul-
tura occidentale. Rinviamo al testo sopra citato, in cui sviluppiamo analiticamente tutti questi 
elementi, che qui ci limitiamo ad accennare.  



68 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

catechistico, ma rappresenta «un valido esempio di quello spirito positivo di lai-
cità che permette di promuovere una convivenza civile costruttiva, fondata sul 
rispetto reciproco e sul dialogo leale, valori di cui un Paese ha sempre bisogno».27  

Tra gli elementi che si collocano nel cuore dell’area dell’alterità vi è 
quell’apertura antropologica che porta l’IdR a ritenere significative e rilevanti tutte 
le tematiche umane che richiamano questioni di senso e di valore, nella convin-
zione che «Cristo svela pienamente l’uomo all’uomo».28 

Ma l’elemento che più ci interessa e che vogliamo sviluppare in questa 
sede è l’apertura al dialogo interculturale a cui l’IRC può fattivamente contribuire 
facendo “esplodere”, sul piano pedagogico, le potenzialità presenti nella teologia 
del dialogo interreligioso.  

2. Apprendere in dialogo: significato teologico, pedagogico e metodolo-
gico 

Il contributo dell’IRC al dialogo interculturale non si traduce, dunque, in 
una sorta di “passo indietro” rispetto alla propria identità confessionale, ma si 
sostanzia – al contrario – in un passo avanti che tutti siamo chiamati a fare lungo 
la logica del dialogo interreligioso, nella prospettiva di quel pluralismo inclusivo, 
di cui parlano Berger ed Eck.  

Il magistero cattolico postconciliare ha sviluppato le aperture già conte-
nute nella Nostra Aetate, per cui «la Chiesa cattolica nulla rigetta di quanto è vero 
e santo in queste religioni»,29 considerando «con sincero rispetto» le loro cre-
denze, stili di vita, modi di meditare e pregare. Va detto che l’affermazione per 
cui in ogni religione si trova qualcosa di «vero e santo» è teologicamente impe-
gnativa, perché non si limita a proclamare un semplice rispetto per dei valori 
umani, ma impegna la Chiesa – e tutti i credenti – a cogliere quegli elementi di 
verità e santità, in quanto tali. Ancora più impegnativa è la prospettiva presentata 
da Giovanni Paolo II nella Redemptoris missio, sulla scorta del grande incontro di 
preghiera interreligiosa di Assisi,30 di cui riportiamo un passaggio particolar-
mente significativo:  

Lo Spirito, dunque, è all’origine stessa della domanda esistenziale e reli-
giosa dell’uomo, la quale nasce non soltanto da situazioni contingenti, ma dalla 
struttura stessa del suo essere. La presenza e l’attività dello Spirito non toccano 
solo gli individui ma la società e la storia, i popoli, le culture. le religioni. Lo Spi-
rito, infatti, sta all’origine dei nobili ideali e delle iniziative di bene dell’umanità 

                               
27  BENEDETTO XVI, Discorso del Santo Padre ai partecipanti all’incontro degli insegnanti di Re-

ligione Cattolica, Roma, 25 aprile 2009, <https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/spee-
ches/2009/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20090425_insegnanti-religione.html> (consultato 
il 25 luglio 2025).  

28  SACROSANCTUM CONCILIUM OECUMENICUM VATICANUM II, Constitutio pastoralis Gau-
dium et spes, 8.12.1965, n. 22, in «Acta Apostolicae Sedis» 58 (1966) 15, 1025-1115: 1042. 

29 IDEM, Declaratio Nostra Aetate, 28.10.1965, n. 2, in «Acta Apostolicae Sedis» 58 (1966) 
10, 740-744: 741. 

30  Ci riferiamo all’incontro di preghiera per la pace a cui parteciparono tutti i massimi 
rappresentanti delle chiese cristiane e sessanta rappresentanti di altre religioni, che ha avuto 
luogo il 27 ottobre 1986 ad Assisi. Fu un evento di portata storica, che rappresentò anche un mo-
dello di dialogo interreligioso rispettoso e fraterno.  



Apprendere in dialogo | 69 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

in cammino […]. È ancora lo Spirito che sparge i “semi del Verbo”, presenti nei 
riti e nelle culture, e li prepara a maturare in Cristo. […] Così lo Spirito, che “soffia 
dove vuole” (Gv 3,8) e “operava nel mondo prima ancora che Cristo fosse glori-
ficato”, che “riempie l’universo abbracciando ogni cosa e conosce ogni voce”, 
(Sap 1,7) ci induce ad allargare lo sguardo per considerare la sua azione presente 
in ogni tempo e in ogni luogo. È un richiamo che io stesso ho fatto ripetutamente 
e che mi ha guidato negli incontri con i popoli più diversi. Il rapporto della chiesa 
con le altre religioni è dettato da un duplice rispetto: “Rispetto per l’uomo nella 
sua ricerca di risposte alle domande più profonde della vita e rispetto per l’azione 
dello Spirito nell’uomo”.31 

Il testo di san Giovanni Paolo II non sottolinea solo la presenza dei “semi 
del Verbo” in tutte le culture, ma soprattutto si parla di un’azione diretta dello 
Spirito Santo attraverso le culture e le religioni, che possono dunque essere con-
siderate – a pieno titolo – vie di salvezza, misteriosamente orientate a Cristo, con 
modalità che non sta a noi determinare, ma che possiamo cercare di cogliere. Ciò 
che ci viene chiesto, come cristiani, è di raccogliere la sfida del dialogo interreli-
gioso, perché – precisa ancora Giovanni Paolo II – «le altre religioni costituiscono 
una sfida positiva per la chiesa: la stimolano, infatti, a scoprire e a riconoscere i 
segni della presenza del Cristo e dell’azione dello Spirito, sia ad approfondire la 
propria identità e a testimoniare l’integrità della rivelazione, di cui è depositaria 
per il bene di tutti».32 Il testo prosegue precisando le caratteristiche strutturali del 
dialogo interreligioso33 che è fatto di coerenza con la propria identità, rispetto 
reciproco, apertura a comprendere l’altro, senza chiusure e senza dissimulazioni. 
Si tratta di una logica dialogica che non sempre è presente nella catechesi parroc-
chiale o nella formazione di base dei cristiani in genere, ma si è sviluppata in una 
vera e propria teologia del dialogo interreligioso.34  

Sul piano pedagogico potremmo certamente fare riferimento alle pedagogie 
del dialogo che hanno preso forma sulla scorta delle riflessioni di Martin Buber o 

                               
31  JOANNES PAULUS II, Litterae Encyclicae Redemptoris missio, 7.12. 1990, nn. 28-29, in «Acta 

Apostolicae Sedis» 83 (1991) 4, 249-340: 273-274. 
32 Ibidem, n. 56, in «Acta Apostolicae Sedis» 83 (1991) 4, 304. 
33  «Deriva da qui lo spirito che deve animare tale dialogo nel contesto della missione. 

L’interlocutore dev’essere coerente con le proprie tradizioni e convinzioni religiose e aperto a 
comprendere quelle dell’altro, senza dissimulazioni o chiusure, ma con verità, umiltà, lealtà, sa-
pendo che il dialogo può arricchire ognuno. Non ci deve essere nessuna abdicazione né irenismo, 
ma la testimonianza reciproca per un comune progresso nel cammino di ricerca e di esperienza 
religiosa e, al tempo stesso, per il superamento di pregiudizi, intolleranze e malintesi. Il dialogo 
tende alla purificazione e conversione interiore che, se perseguìta con docilità allo Spirito, sarà 
spiritualmente fruttuosa» (Ibidem). 

34  Cf. M. DHAVAMONY, Pluralismo religioso e missione della Chiesa, LEV, Città del Vaticano 
2001; A. AMATO, Dialogo Interreligioso. Significato e valore, LEV, Città del Vaticano 2011; R. PANIK-

KAR, Dialogo interculturale e interreligioso, Jaka Book, Milano 2013; M. DAL CORSO – B. SALVA-

RANI, “Molte volte e in diversi modi”. Manuale di dialogo interreligioso, Cittadella, Assisi 2018.  



70 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Paulo Freire,35 oppure addentrarci nel vasto pelago della pedagogia intercultu-
rale,36 che rappresenta un vero e proprio campo di ricerca. In questa sede ci limi-
tiamo a segnalare un’attenzione di tipo pedagogico per una corretta interpreta-
zione della dimensione dialogica dell’IRC, rimanendo sull’intuizione euristica 
iniziale che si gioca tutta sulla complementarità delle dimensioni dell’identità e 
dell’alterità, cioè sul “prendere in carico” – pedagogicamente parlando – le carat-
teristiche di una disciplina dialogica. L’IdR è chiamato a occuparsi anche delle altre 
religioni, non perché debba “supplire” alla mancanza di un insegnamento reli-
gioso aconfessionale,37 ma proprio in forza di quella teologia del dialogo interre-
ligioso di cui abbiamo appena parlato: chi autenticamente rappresenta la logica 
con cui si muove il Magistero della Chiesa non può rinunciare alla ricerca di quei 
“semi del Verbo” che sono presenti in tutte le religioni.  

Dal punto di vista metodologico è bene tenere a mente alcune avvertenze, 
che richiamano anche ciò che ci hanno detto i documenti relativi alla religious 
literacy, che abbiamo considerato all’inizio. Anzitutto, è essenziale evitare in ogni 
modo quelle presentazioni iper-semplificatorie delle culture e delle religioni al-
trui che possono portare alla diffusione di incomprensioni, stereotipi e pregiu-
dizi. Questo rappresenta una seria responsabilità per gli estensori dei libri di testo 
che devono fornire sia ai docenti che agli studenti degli strumenti culturali ade-
guati e accuratamente vagliati, ma rappresenta anche una responsabilità per gli 
IdR, che non sempre ricevono un’adeguata formazione sul piano della compe-
tenza interculturale o del dialogo interreligioso,38 per cui sarebbe atto di grande 
responsabilità attrezzarsi per avere chiavi di lettura adeguate per affrontare le 
principali tradizioni religiose di oggi.  

Una seconda avvertenza metodologico-pedagogica è quella di concepire 
l’IRC come disciplina “ospitale”, sia perché recupera i grandi temi della teologia 

                               
35  Molto attivo in questo ambito è stato l’amico e collega prof. G. MILAN, Educare all’in-

contro. La pedagogia di Martin Buber, Città Nuova, Roma 2021 (nuova edizione); IDEM, A tu per tu 
con il mondo. Educarci al viaggiare interculturale nel tempo dei muri, Pensa Multimedia, Lecce 2020. 
Cf. anche S. CLARIS, Filosofia e pedagogia del dialogo, Armando, Roma 2013.  

36  La pedagogia interculturale rappresenta un campo di ricerca specifico, con un’amplis-
sima letteratura di cui non è possibile dar conto in questa sede; indichiamo solo un paio di titoli 
tra i più diffusi e autorevoli: M. FIORUCCI, Educazione, formazione e pedagogia in prospettiva intercul-
turale. FrancoAngeli, Milano 2020; A. PORTERA, Manuale di pedagogia interculturale: risposte educa-
tive nella società globale. Laterza, Roma-Bari 2020. 

37  Per molto tempo, in Italia, vi è chi ha proposto la sostituzione di un IRC confessionale 
con un insegnamento aconfessionale di storia delle religioni o scienze religiose, in quanto consi-
derato più in linea con uno Stato “laico”, in un contesto multiculturale. Oggi possiamo dire che 
un insegnamento dichiaratamente e lealmente confessionale, gestito con una logica di tipo “dia-
logico” è più in sintonia con quel “pluralismo inclusivo” di cui si è detto sopra.  

38  Uno studio specifico in questo senso è stato compiuto da R. GABBIADINI, L’insegnamento 
della Pedagogia Interculturale in alcuni Istituti Superiori di Scienze Religiose in Italia, in «Nuova Secon-
daria Ricerca» 38 (2020) 4, 357-368. Purtroppo, le conclusioni a cui giunge l’autore non sono inco-
raggianti e segnalano che vi è ancora molta strada da fare, a partire dai luoghi della formazione 
iniziale (gli ISSR), ma anche nella formazione in servizio.  



Apprendere in dialogo | 71 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

dell’ospitalità,39 che hanno profondissime radici bibliche, sia perché il modo mi-
gliore per presentare le altre culture e tradizioni spirituali e religiose è quello di 
dar loro parola, accogliendole all’interno dell’IRC o andando noi stessi in visita 
alle loro comunità. Nell’ottica di un IRC ospitante, gli IdR potrebbero  

proporre lezioni interreligiose, ospitando esperti e credenti di altre fedi, organiz-
zando con loro delle unità di apprendimento complete di parte storica e teologica 
[…]. Consentire, tramite un accordo simbolico, di far parlare in maniera auto-
noma le altre religioni, all’interno dell’IRC, raggiungerebbe tre obiettivi impor-
tanti: a) indicherebbe un’apertura della religione cattolica alle altre religioni, fa-
cendo emergere la necessità di “aggiornare” l’Accordo del 1984 da un punto di 
vista interculturale; b) permetterebbe alla religione ospitata di parlare di sé senza 
filtri cattolici, evitando così un posizionamento etnocentrico; c) metterebbe le basi 
per un discorso più ampio di formazione interreligiosa per tutti i docenti che sono 
chiamati all’insegnamento specificatamente religioso nella scuola.40  

Già sono abbastanza diffuse buone prassi consolidate, come quella di por-
tare gli studenti in visita alle sinagoghe per un incontro diretto con le comunità 
ebraiche, ma un IRC dialogico e ospitale può crescere ulteriormente in questa dire-
zione anche tramite accordi interistituzionali con le maggiori comunità religiose 
presenti in Italia.  

3. Apprendere in dialogo: una “buona prassi” da sviluppare 

In continuità con quanto abbiamo appena scritto possiamo ricordare un 
documento del Pontificio Consiglio per il dialogo interreligioso che affermava 
come  

uno dei temi di dialogo tra i responsabili religiosi è il modo in cui i libri di testo 
rappresentano le religioni degli altri. In particolare, uno studio comparativo 
obiettivo della storia e dei testi religiosi, utilizzato per diversi livelli del sistema 
scolastico, dimostra che l’educazione religiosa è in grado di sostenere stereotipi 
negativi e interpretazioni distorte delle credenze e delle pratiche di una religione. 
Nel preparare tali libri di testo per le scuole statali così come per le scuole private, 
i responsabili religiosi devono lavorare insieme per mettersi d’accordo sui conte-
nuti essenziali e appropriati.41  

Il testo è scritto in termini molto ampi, perché si colloca in una prospettiva 
mondiale, ma offre un’indicazione particolarmente utile per possibili sviluppi 

                               
39  Scrive un noto teologo: «L’ospitalità, essendo sacra e meravigliosamente feconda, è 

l’archetipo dell’incontro interculturale e interreligioso. Le tre religioni monoteiste di origine se-
mitica (ebraismo, cristianesimo, islam) derivano la loro origine dalla fede di Abramo e dalla sua 
ospitalità. Accogliere l’altro, farsi l’altro, implica una reciprocità nel condividere la vita, ben oltre 
un semplice colloquio o scambio di idee» (M. FUSS, “Riconoscere, conservare, promuovere”. Il rap-
porto tra teologia e scienze delle religioni a 40 anni dalla Nostra aetate, in M. CROCIATA (Ed.), Teologia 
delle religioni. La questione del metodo, Città Nuova, Roma 2006, 71-108: 80).  

40  C. MACALE, La storia delle religioni: condizione necessaria, ma non sufficiente per l’insegna-
mento religioso nella scuola italiana, «Nuova Secondaria Ricerca» 38 (2020) 4, 195.  

41  PONTIFICIO CONSIGLIO PER IL DIALOGO INTERRELIGIOSO, Dialogo nella verità e nella carità. 
Orientamenti pastorali per il Dialogo interreligioso, 2014, n. 74.  



72 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

dell’IRC in Italia, che potrebbero arrivare a sostituire o integrare l’attuale mecca-
nismo (un po’ datato) della concessione del “nulla osta” da parte della CEI per la 
pubblicazione dei libri di testo per l’IRC.42 

Un primo passo in questa direzione è stato compiuto attivando una colla-
borazione tra gli Uffici della Segreteria Generale della Conferenza Episcopale ita-
liana (Ufficio Nazionale per l’ecumenismo e il dialogo interreligioso; Ufficio Na-
zionale per l’educazione, la scuola e l’università; Servizio Nazionale per l’inse-
gnamento della religione cattolica) e l’Unione delle Comunità Ebraiche Italiane - 
UCEI. L’idea è nata nel 2019, durante un seminario annuale sul dialogo interreli-
gioso tenutosi a Camaldoli, e si è tradotta nell’attivazione di un gruppo di lavoro 
ebraico-cristiano che, prendendo le mosse dall’analisi di alcune criticità emerse 
nei libri di Religione cattolica dedicati alla presentazione dell’ebraismo e della 
“Bibbia ebraica”, ha prodotto le schede che costituiscono la buona prassi di cui ci 
occupiamo. La prima fase del progetto si è conclusa formalmente il 17 gennaio 
2023, mentre la presentazione ufficiale delle 16 schede per conoscere l’ebraismo ha 
avuto luogo il 15–16 marzo 2023 presso il MEIS di Ferrara, dove i rappresentanti 
delle comunità ebraica e cristiana hanno illustrato gli obiettivi di questa iniziativa 
e l’importanza del primo traguardo raggiunto, in un percorso che prevede anche 
altre tappe. Il 4 giugno 2025 il progetto è stato presentato al Ministero dell’Istru-
zione e del Merito. L’obiettivo dichiarato viene chiaramente espresso nella pa-
gina del sito della CEI dedicata a questo progetto, in cui si afferma che «queste 
schede testimoniano come il processo avviato dalla svolta conciliare con Nostra 
Aetate n. 4, sia attivo, efficace e hanno lo scopo di assicurare alla scuola italiana 
testi IRC di qualità promuovendo cultura e conoscenza come vero antidoto ad 
ogni forma di antisemitismo».43  

Le schede affrontano temi molto significativi, come la Bibbia ebraica, la 
Torah scritta e orale, il calendario ebraico e le sue feste, il rapporto tra giustizia e 
misericordia, il popolo d’Israele e la terra di Israele, Gesù (Yeshua) ebreo, cenni 
di storia degli ebrei italiani, il dialogo ebraico-cristiano. La chiave di lettura ge-
nerale di tutto il progetto si trova, probabilmente, nella quindicesima delle 
“schede”, dedicata al dialogo ebraico-cristiano dal Vaticano II a oggi, in cui si 
coglie tutto il cammino compiuto dalla Chiesa cattolica in questa direzione, af-
fermando sempre di più il legame speciale che unisce ancora oggi ebraismo e 
cristianesimo, perché «la prima Alleanza non è mai stata revocata, disse papa 
Giovanni Paolo II a Magonza nel 1980: Ha-Shem è fedele alle sue Alleanze, cer-
chiamo anche noi di esserlo, contribuendo a preparare quel giorno in cui Egli 
convertirà i popoli a una lingua chiara «in modo che essi potranno invocare il 

                               
42  Ricordiamo che tale meccanismo è stato definito in occasione del Concordato del 1929, 

quando – sul fronte ecclesiale – era ancora attivo e aggiornato l’Indice dei libri proibiti (Index libro-
rum prohibitorum) che è rimasto operativo dai tempi del Concilio di Trento, fino al 1966.   

43  La presentazione del progetto e il libro con le 16 schede, liberamente scaricabile in 
italiano e in inglese, si trovano alla seguente pagina del sito dell’Ufficio Nazionale per l’Ecume-
nismo e il Dialogo Interreligioso della CEI: <https://unedi.chiesacattolica.it/2025/02/07/16-
schede-per-conoscere-lebraismo/> (consultato il 25 luglio 2025).  



Apprendere in dialogo | 73 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Nome del Signore servendolo spalla a spalla» (Sof 3,9), diversi ma uniti».44 Nel 
complesso emerge una strategia di “dislocazione dello sguardo”: l’ebraismo non 
è presentato come l’“antenato” incompiuto del cristianesimo, ma come una tra-
dizione vivente, con una propria coerenza interna, una propria autorità interpre-
tativa e una propria vitalità spirituale, in linea con quanto affermato da un im-
portante documento45 della Commissione per i rapporti religiosi con l’ebraismo 
che, significativamente, fa parte del Dicastero per la promozione dell’unità dei 
cristiani, per sottolineare ancora una volta il legame speciale con l’ebraismo.  

Conclusione: verso una cultura del dialogo per costruire la pace 

L’IRC, nel contesto scolastico italiano, ha avuto una pluridecennale evolu-
zione che lo ha portato da un approccio catechistico, totalmente interno alla pro-
spettiva cattolica, fino ad inserirsi pienamente nelle finalità della scuola, apren-
dosi alla dimensione interculturale. In tal senso esso può costituire una leva de-
cisiva per promuovere una cultura del dialogo, fondamento necessario per la 
convivenza pacifica in società sempre più pluraliste. Il contributo teologico, pe-
dagogico e metodologico di una disciplina “ospitale” si misura nella capacità di 
formare studenti capaci di riconoscere e apprezzare l’alterità religiosa, senza ri-
nunciare alla profondità della propria identità. 

La prospettiva del dialogo interreligioso, assunta con chiarezza dal Magi-
stero postconciliare e attuata in esperienze concrete come il progetto CEI-UCEI, 
dimostra che è possibile superare logiche etnocentriche, aprendosi a una narra-
zione condivisa, rispettosa e co-costruita della pluralità religiosa. In tale oriz-
zonte, l’IRC si configura non solo come spazio formativo, ma come luogo gene-
rativo di relazioni, di cultura della pace e di cittadinanza attiva. È in questa dire-
zione che occorre orientare oggi la riflessione e la prassi educativa, promuovendo 
processi di apprendimento autenticamente dialogici e trasformativi. Altri passi 
si possono prevedere per il prossimo futuro, sia come sviluppi del progetto di 
collaborazione interreligiosa nel contesto del dialogo ebraico-cristiano, con la re-
dazione – per esempio – di altre schede per conoscere l’ebraismo, ma anche di 
schede per conoscere il cristianesimo da mettere a disposizione della comunità 
ebraica a supporto delle azioni formative in cui la comunità ebraica presenta la 
prospettiva cristiana in genere e cattolica in particolare. Si possono anche imma-
ginare altri sviluppi sul fronte di un IRC “ospitale”, con progetti di collabora-
zione interreligiosa anche con altre comunità presenti in Italia (come, ad esempio, 
le comunità islamiche) e consolidando l’IRC come spazio di incontro ecumenico 
con altre comunità cristiane (se disponibili a lasciarsi coinvolgere). 

                               
44 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA (CEI) – UNIONE DELLE COMUNITÀ EBRAICHE ITA-

LIANE (UCEI), 16 schede per conoscere l’ebraismo.  2023, 83. <https://unedi.chiesacatto-
lica.it/2025/02/07/16-schede-per-conoscere-lebraismo/> (consultato il 25 luglio 2025). 

45  COMMISSIONE PER I RAPPORTI RELIGIOSI CON L’EBRAISMO – PONTIFICIO CONSIGLIO PER LA 

PROMOZIONE DELL’UNITÀ DEI CRISTIANI, I doni e la chiamata di Dio sono irrevocabili (Rm 11,29). Rifles-
sioni su questioni teologiche nei rapporti tra cattolici ed ebrei in occasione del 50° anniversario di Nostra 
Aetate (n. 4), LEV, Città del Vaticano 2015, <https://www.christianunity.va/content/unitacri-
stiani/it/commissione-per-i-rapporti-religiosi-con-l-ebraismo/commissione-per-i-rapporti-reli-
giosi-con-l-ebraismo-crre/documenti-della-commissione/_perche-i-doni-e-la-chiamata-di-dio-
sono-irrevocabili--rm-11-29-.html> (consultato il 25 luglio 2025).  



74 | Andrea Porcarelli  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 

Learning in Dialogue: The Role of CRE from an Intercultural Perspective    
 

► ABSTRACT 
The article explores the evolving role of Catholic Religious Education (CRE) in 

Italian public schools, emphasizing its potential as a space for intercultural and interre-
ligious dialogue. Rather than withdrawing from its confessional identity, CRE is framed 
as a pedagogical opportunity to engage meaningfully with religious pluralism and cul-
tural diversity. Drawing from post-conciliar Catholic teaching, international educational 
guidelines, and dialogical pedagogies (Freire, Buber), the article develops the idea of 
Religious Education (RE) as a “dialogical subject”. A case study is presented through the 
joint CEI-UCEI initiative for the accurate representation of Judaism in Catholic religion 
textbooks, seen as a model of education for peaceful coexistence and democratic citizen-
ship. 

► KEYWORDS 
Catholic Religious Education; Interculturality; Interreligious dialogue; 
Pedagogy of Dialogue; Religious Pluralism; Religious Stereotypes.   

 

  andrea.porcarelli@unipd.it

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 75-88.  

L’educazione religiosa per tutti  
nel tempo del pluralismo delle appartenenze:  
un cantiere aperto nella scuola italiana  

Pierpaolo Triani * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
L’articolo indaga il ruolo dell’educazione religiosa in un contesto segnato da 

intenso pluralismo culturale e da avanzati processi di secolarizzazione. Alla luce del 
pensiero di P.L. Berger, viene precisato il significato operativo dei concetti di educa-
zione e istruzione religiosa. Si esaminano poi le diverse posture adottate dai soggetti 
credenti riguardo all’educazione religiosa e si riflette sulle ragioni dell’educazione 
religiosa e sui rischi di una sua assenza. L’argomentazione si concentra su tre ragioni 
pedagogiche: formazione integrale, prevenzione delle distorsioni religiose e promo-
zione del dialogo interculturale. Il testo affronta inoltre la questione della presenza 
dell’insegnamento religioso nella scuola pubblica, sottolineandone al contempo la 
marginalità curricolare e la rilevanza culturale e sociale. In conclusione, vengono di-
scussi i diversi modelli europei di insegnamento religioso e le prospettive aperte nel 
contesto italiano, caratterizzato da un dibattito in corso su un eventuale supera-
mento dell’attuale assetto confessionale. 

► PAROLE CHIAVE 
Educazione religiosa; Insegnamento della religione cattolica; Italia;  
Scuola pubblica. 

*Pierpaolo Triani: è Professore Ordinario di “Pedagogia generale e sociale” dell’ Uni-

versità Cattolica del Sacro Cuore.  

 



76 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
Premessa 

Lo scopo dell’articolo è riflettere sul valore, in un tempo di forte plurali-
smo culturale, di un’educazione religiosa che chiami in causa, secondo la propria 
specificità, anche la scuola pubblica, considerando in modo particolare il sistema 
scolastico italiano.  

Nell’avviare la riflessione è opportuno fare alcune precisazioni, al fine di 
delineare meglio i confini del discorso. 

Una prima precisazione va fatta in merito all’espressione “educazione re-
ligiosa”, che può essere utilizzata con un’ampiezza di significato diversa. In que-
sto contesto se ne farà uso, in prima battuta, con una accezione molto ampia ri-
chiamando: la cura dello sviluppo di una sensibilità nella persona verso la dimen-
sione religiosa; la promozione, con gradi diversi di formalità, della conoscenza del 
fenomeno religioso e di esperienze tese a far acquisire al soggetto attenzione e fa-
miliarità nei confronti di specifici valori, credenze, linguaggi, riti, pratiche di una 
o più “tradizioni” religiose, anche al fine di una adesione personale ad un deter-
minato insieme di significati. 

Progressivamente, però, il campo si andrà restringendo, in quanto il di-
scorso si focalizzerà sull’istruzione religiosa, nel senso di promozione di una 
comprensione culturale del fenomeno religioso in generale e degli aspetti por-
tanti di una o alcune sue tradizioni specifiche. L’istruzione non va letta in modo 
contrapposto all’educazione religiosa; al contrario può essere considerata come 
un aspetto più specifico che, a sua volta, può anche permettere alle persone di 
aprirsi a un campo più vasto. Attraverso la via dello studio dei fenomeni e dei 
significati religiosi, infatti, le persone possono trovarsi sollecitate a porre una par-
ticolare attenzione alla dimensione del religioso che caratterizza la condizione 
umana.  

Una seconda precisazione riguarda l’approccio che si può avere nei con-
fronti del pluralismo culturale. A questo riguardo è utile riprendere quanto scri-
veva Peter L. Berger alcuni fa:  

Con pluralismo intendo più o meno – scriveva lo studioso di origine au-
striaca – la co-esistenza, in certa misura pacifica, di gruppi diversi in una stessa 
società. Il pluralismo religioso (diverso da quelli di altro tipo) è una delle nume-
rose varianti del fenomeno; la pluralizzazione è il processo che determina questa 
condizione. Il termine “co-esistenza”, implicito nell’idea di pluralizzazione, ri-
chiede un approfondimento. In questo contesto esso implica qualcosa di più di 
una astensione dal massacro reciproco; piuttosto denota un certo grado di inte-
razione sociale. Questo è importante. Nel corso della storia, sono state molte le 
situazioni in cui gruppi diversi sono riusciti a vivere fianco a fianco senza la-
sciarsi andare alla loro inclinazione, probabilmente connaturata, di sterminarsi a 
vicenda. Normalmente, tuttavia, questo stato di cose desiderabile (determinato 
di solito non da nobili ideali di tolleranza, ma dal potere limitato di entrambi i 
gruppi) veniva mantenuto erigendo barriere contro le relazioni sociali. […] Il plu-
ralismo che ci interessa qui appare quando si apre una breccia negli steccati. I 



L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo | 77 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

vicini si sporgono al di sopra dello steccato, si parlano, si frequentano. Inevitabil-
mente si verifica quella che ho chiamato “contaminazione cognitiva” – i diversi 
stili di vita, valori credenze cominciano a mescolarsi. Nel corso della storia, que-
sto genere di pluralismo si è ripresentato periodicamente. […] Ciò che caratte-
rizza il pluralismo moderno è la sua natura di fenomeno molto diffuso.1 

Di fronte a una condizione reale di contaminazione cognitiva tra espe-
rienze e tradizioni religiose diverse si possono assumere, ricorda sempre Berger, 
diversi atteggiamenti.2 

Il primo atteggiamento è quello che egli chiama «patteggiamento cognitivo», 
che consiste, da parte di una persona credente all’interno di una determinata re-
ligione, nel «venire a patti con il dubbio»,3 ossia provare a re-intrepretare e in qual-
che modo ridiscutere, alla luce del confronto con altre culture, alcuni aspetti in-
terni all’impianto dottrinale e istituzionale del proprio credo.  

Il secondo atteggiamento è la «resa cognitiva»,4 che consiste sostanzial-
mente nell’abbandono di diverse credenze ritenute non più plausibili, senza tut-
tavia disconoscere l’appartenenza e l’adesione ai principi etici della propria fede.  

Il terzo è quello della «riduzione cognitiva», che consiste in una resistenza 
alla contaminazione attraverso una sorta di chiusura che può assumere una cur-
vatura difensiva oppure offensiva: «In termini difensivi, ciò significa ritirarsi in 
una fortezza all’interno della quale possono essere mantenute tutte le vecchie 
norme, sia dottrinali sia comportamentali. In termini offensivi, il progetto è ri-
conquistare la società nel nome della tradizione religiosa».5 

Personalmente, ritengo che sia costruttivo affrontare le questioni com-
plesse che il pluralismo pone a tutte le culture (e non solo perciò all’interno del 
mondo religioso) attraverso un atteggiamento teso a evitare sia la chiusura, sia la 
rinuncia, ma invece aperto a nuove comprensioni, a uno sforzo, come diceva Ber-
ger di re-interpretazione. 

Una terza precisazione è di carattere metodologico. Per realizzare il pre-
sente testo ho ritenuto importante riprendere, in alcuni punti, riflessioni elabo-
rate negli anni scorsi,6 inserendole in un contesto argomentativo nuovo e speci-
fico. 

1. L’educazione religiosa: superflua o cruciale? 

Nei nostri contesti democratici occidentali, caratterizzati dalla convivenza 
di diverse visioni della vita, la considerazione nei confronti dell’educazione reli-
giosa oscilla tra due polarità. 

                               
1 P.L. BERGER, Una gloria remota. Avere fede nell’epoca del pluralismo, [1992], il Mulino, Bolo-

gna 1994, 41-42. 
2 Cf. P. TRIANI, Pluralismo, convivenza umana, pedagogia del religioso, in S. ULIVIERI (Ed.), Le 

emergenze educative della società contemporanea, Pensa Multimedia, Lecce-Rovato 2018, 295-300. 
3 Cf. Berger, Una gloria remota, 45. 
4 Cf. Ibidem, 46. 
5 Ibidem, 47. 
6 Mi riferisco ai seguenti saggi: il già citato TRIANI, Pluralismo, convivenza umana, pedagogia 

del religioso; IDEM, Allargare gli orizzonti: l’educazione tra secolarizzazione e post-secolarizzazione, in 
«Educatio Catholica» 6 (2020) 1/2, 113-121; IDEM, Educazione religiosa ed educazione all’auto-trascen-
denza, in «Rivista Lasalliana» 88 (2021) 4, 493-504. 



78 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

a) Superflua 
Da un lato si ritiene che in una società considerata ormai “secolarizzata”, 

l’educazione religiosa sia sostanzialmente una questione privata e che non possa 
essere assunta come oggetto diretto dell’azione educativa da parte di una comu-
nità civile.  

Per comprendere meglio questa posizione e le sue conseguenze vale la 
pena riprendere, seppur brevemente, le tre accezioni di secolarizzazione eviden-
ziate da Charles Taylor e i cui tratti risultano ancora ben visibili nei nostri conte-
sti.7 

La prima accezione riguarda la distinzione tra la sfera religiosa e l’ambito 
delle istituzioni civili e politiche:  

La religione o la sua assenza è in larga misura una questione privata. La 
società politica include allo stesso titolo i credenti (di tutte le confessioni) e i non 
credenti. Per dirla altrimenti, nelle nostre “società secolari” ci si può impegnare 
pienamente in politica senza mai incontrare Dio, senza mai giungere a un punto 
in cui l’importanza cruciale del Dio di Abramo per questo tipo d’impresa si ma-
nifesti ovvia e indiscutibile.8 

La seconda accezione chiama in causa la forte diminuzione della credenza 
e della pratica religiosa,9 che si va registrando in molti paesi occidentali e che 
ormai coinvolge anche contesti, come l’Italia,10 segnati da un diffuso cattolice-
simo popolare. 

La terza accezione riguarda le “condizioni della credenza”. L’adesione a 
un credo religioso non è un fatto scontato, frutto soprattutto di un’appartenenza 
sociale, ma è sempre più il risultato, come mostrano anche diverse ricerche sul 
campo,11 di una scelta personale: «Qui il passaggio alla secolarizzazione consiste, 
fra le altre cose, nella transizione da una società in cui la fede in Dio era inconte-
stata e, anzi, non problematica, a una in cui viene considerata come un’opzione 
tra le altre e spesso non come la più facile da abbracciare».12 Siamo perciò passati 
«da una società in cui era virtualmente impossibile non credere in Dio, a una in 
cui la fede, anche per il credente più devoto, è solo una possibilità umana fra le 
altre».13 

Il fenomeno della secolarizzazione, nelle sue diverse sfaccettature, ha com-
portato, nelle società occidentali, anche forti cambiamenti nel campo educativo. 
Richiamo solo i principali: nel rapporto tra le istituzioni formative e le confessioni 
religiose; nell’ideale di “uomo formato” e conseguentemente nelle finalità e nei 

                               
7 Per questa ripresa della riflessione di C. Taylor cf. anche TRIANI, Allargare gli orizzonti. 
8 C. TAYLOR, L’età secolare, [2007], Feltrinelli, Milano 2009, 11-12. 
9 Cf. Ibidem, 13. 
10 Cf. F. GARELLI, Piccoli atei crescono. Davvero una generazione senza Dio?, il Mulino, Bolo-

gna 2016. 
11 Cf. P. BIGNARDI – R. BICHI, (Edd.), Dio a modo mio. Giovani e fede in Italia, Vita e Pensiero, 

Milano 2015; R. BICHI – P. BIGNARDI (Edd.), Cerco, dunque credo? I giovani e una nuova spiritualità, 
Vita e Pensiero, Milano 2024. 

12 TAYLOR, L’età secolare, 13. 
13 Ibidem, 14. 



L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo | 79 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

contenuti dell’azione educativa; nell’ordine “gerarchico” dei saperi ritenuti più 
rilevanti per lo sviluppo della società e per l’educazione delle persone.14  

All’interno di queste profonde trasformazioni, l’attenzione educativa della 
collettività, e soprattutto delle istituzioni pubbliche, verso gli aspetti religiosi è 
andata via via facendosi sempre più debole. 

L’attuale cultura educativa occidentale, infatti, non nega in sé, a parte al-
cune posizioni, il valore che la dimensione religiosa può rivestire nella vita delle 
singole persone; ma, nella maggioranza dei casi, non considera questo tratto 
come un aspetto rilevante per la costruzione dell’individuo “ben” formato. Il pro-
muovere nella persona una posizione “matura” e “riflessiva” in ordine agli 
aspetti religiosi dell’uomo è considerato questione educativa che può essere cu-
rata, per chi ne avverte il bisogno, all’interno delle diverse tradizioni religiose e 
dei gruppi di appartenenza; non è però considerato “fattore strategico” per la 
crescita sociale.  

Il debole valore sociale assegnato all’educazione della dimensione reli-
giosa si intreccia con la marginalità che è assegnata socialmente alla riflessività 
sulle questioni religiose, considerate troppo condizionate da pregiudizi di par-
tenza, troppo di “parte”, con la conseguente collocazione degli studi religiosi 
confessionali al confine (se non proprio all’esterno) del quadro dei saperi ritenuti 
strategici e degli studi che contano.  

b) Cruciale 
Dall’altro lato, c’è chi ritiene necessario superare (o almeno integrare) la 

categoria di secolarizzazione (si parla al riguardo, come è noto, di post-secolari-
smo),15 e ridare valore anche all’educazione religiosa in un contesto pubblico, per 
poter affrontare intelligentemente due nuovi fenomeni che stanno ridisegnando 
il peso dell’aspetto religioso nei contesti sociali occidentali. 

Il primo è la crescente presenza di tradizioni ed esperienze religiose di-
verse con la conseguente convivenza tra differenti visioni del mondo e differenti 
valori. Il secondo è il nuovo peso che il richiamo all’aspetto religioso sta avendo 
nel dibattito politico, in termini soprattutto difensivi e identitari. 

Chi evidenzia la portata di questi aspetti mette in luce – a mio parere giu-
stamente – che sarebbe un errore continuare a considerare la tematica religiosa 
come un aspetto irrilevante della vita sociale. Al contrario risulta essere sempre 
più cruciale e ciò comporta affrontare la questione del come sia possibile che 
l’educazione religiosa diventi oggetto di un’attenzione educativa condivisa a li-
vello pubblico. Non affrontare la questione significherebbe semplicemente igno-
rare i cambiamenti in atto, favorire la conflittualità, alimentare l’ignoranza e 
l’analfabetismo nei confronti dell’ambito religioso, già di per sé molto diffusi.  

Questa seconda posizione ci spinge a riflettere più attentamente sulle ra-
gioni dell’educazione religiosa e sui rischi di una sua assenza. 

 

                               
14 Cf. TRIANI, Allargare gli orizzonti. 
15 Cf. V. ROSITO, Postsecolarismo. Passaggi e provocazioni del religioso nel mondo contempora-

neo, EDB, Bologna 2017. 



80 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

2. Le ragioni di un’educazione religiosa 

Per una pedagogia di stampo personalistico e comunitario, la necessità di 
fare uscire l’educazione religiosa dalla marginalità è sostenuta da almeno tre ra-
gioni.16 

Una prima ragione risiede nel principio pedagogico (e non solo) dell’at-
tenzione alla persona umana nella sua interezza: alla complessità dei suoi bisogni 
e interessi, alla pluralità delle sue dimensioni, alla molteplicità dei suoi linguaggi 
espressivi e dei suoi stili cognitivi. In virtù di questo principio non riduzionistico 
risulta importante non trascurare pedagogicamente la dimensione religiosa della 
vita umana,17 ma tematizzarla come una realtà, verso la quale accrescere nelle 
persone la consapevolezza e le conoscenze.  

Questa tematizzazione, come per ogni dimensione dell’umano, non può 
essere fatta in astratto, ma passa attraverso le forme della cultura e quindi nello 
specifico attraverso i linguaggi, le forme, i concetti, le regole, di una determinata 
esperienza e confessione religiosa. Nell’ottica dell’educazione come promozione 
della formazione integrale della persona, però, è compito di ogni educazione re-
ligiosa formalmente definita svolgere azioni, predisporre contesti, strutturare 
pratiche, che siano coerenti con il fine ultimo dell’educazione che è rappresentato 
dalla promozione della libertà e della responsabilità della coscienza umana. 

Anche l’educazione religiosa è a servizio della persona, e il suo senso uma-
nistico sta nel permettere al soggetto di aprirsi alla possibilità della trascendenza, 
di coltivare in sé l’apertura al divino, di prendere sul serio domande esistenziali 
fondamentali, inerenti al rapporto tra l’uomo e il mistero di Dio.18  

Una seconda ragione risiede nel riconoscere che, come ogni dimensione 
dell’uomo, anche quella religiosa può subire deformazioni e blocchi. Per questo 
risulta importante promuovere lo sviluppo di una religiosità integrata con le altre 
dimensioni della persona, per prevenire le conseguenze di una religiosità imma-
tura. 

Una terza ragione a supporto della rilevanza dell’educazione religiosa ri-
siede nel contesto pluralistico e multiculturale nel quale viviamo e che richiede 
di crescere nella capacità di riconoscere l’altro e di esercitare il dialogo. L’analfa-
betismo intellettuale e la non conoscenza esistenziale in ordine alle tematiche re-
ligiose, infatti, porta con sé l’impossibilità di comprendere l’orizzonte di vita di 
molte persone che vivono una cultura profondamente segnata da una determi-
nata religione. La conoscenza dell’ambito religioso e delle religioni è perciò un 
fattore determinante per lo sviluppo del dialogo interculturale. 

                               
16 Per questa riflessione sulle ragioni dell’educazione religiosa, cf. TRIANI, Educazione reli-

giosa e educazione all’auto-trascendenza. 
17 Cf. F. ARICI – R. GABBIADINI – M.T. MOSCATO (Edd.), La risorsa religione e i suoi dinamismi. 

Studi multidisciplinari in dialogo, FrancoAngeli, Milano 2014; M. CAPUTO (Ed.), Oltre i “paradigmi 
del sospetto”? Religiosità e scienze umane, FrancoAngeli, Milano 2018. 

18 Cf. B. LONERGAN, Ragione e fede di fronte a Dio, Queriniana, Brescia 1977, 71. 



L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo | 81 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Per concorrere a una formazione integrale della persona e al pieno svi-
luppo della sua umanità; per collaborare alla costruzione di una società più fra-
terna,19 c’è bisogno, inoltre, che l’educazione religiosa, all’interno delle diverse 
religioni, non si rinchiuda in sé stessa, ma eserciti su di sé la riflessione critica e 
metta in atto uno stile di apertura al dialogo e al confronto.  

Oltre a richiamare le ragioni a sostegno di un impegno culturale e sociale 
in ordine all’educazione religiosa, occorre evidenziare come la sua mancanza 
comporti a sua volta alcuni rischi. Anche in questo caso ne richiamo, brevemente, 
tre: uno riguarda le persone, un altro le religioni, un altro ancora le culture. 

Il primo è che le persone ignorino la complessità della dimensione reli-
giosa, che non considerino la propria religiosità come un processo aperto a uno 
sviluppo e sottoposto perciò, come ho già richiamato, anche a possibili deforma-
zioni. 

Un secondo rischio è che le singole tradizioni religiose svolgano un’azione 
educativa autoreferenziale, senza considerare il loro ruolo “civico”, e perdendo 
di vista il valore di formare coscienze religiose capaci di riflettere consapevol-
mente sulla propria esperienza. 

Un terzo rischio è che le culture elaborino un’interpretazione del mondo 
riduttivistica dell’uomo, dove il fenomeno religioso o viene considerato superato 
o viene ridotto a strumento identitario contro altri.  

3. Il coinvolgimento della scuola e la sua insufficienza 

Richiamate le ragioni dell’educazione religiosa, occorre ora interrogarsi 
sull’opportunità della presenza di un insegnamento avente come oggetto la co-
noscenza e la comprensione culturale della religiosità umana e di specifiche tra-
dizioni religiose all’interno del contesto pluralistico della scuola.20 

Lo sviluppo e la maturazione della dimensione religiosa avvengono, in-
fatti, principalmente, in ambienti confessionalmente connotati e solitamente non 
formali. I contesti principali di riferimento sono le comunità di appartenenza, con 
le loro ritualità, i loro percorsi formativi, le loro norme, e le famiglie, dove gli 
aspetti fondanti di una determinata religione sono trasmessi esperienzialmente 
attraverso l’esempio, la preghiera insieme, i comportamenti e le scelte messe in 
atto nella vita quotidiana.  

Perché quindi dare spazio ai contenuti religiosi anche nell’ambito della scuola pub-
blica? Questa domanda suscita almeno tre piani di riflessione che portano con sé 
anche tre linee generali di azione. 

a) Prendere atto di una marginalità 
Un primo piano è quello della constatazione: al di là – come vedremo – dei 

diversi modelli, l’orientamento prevalente all’interno delle democrazie occiden-
tali è quello di garantire nella scuola la possibilità, per chi vuole, di favorire la 
comprensione culturale di un determinato credo religioso e della religiosità 
umana in generale. Ciò non significa però che il contenuto religioso abbia un peso 

                               
19 Cf. FRANCESCO – A. AL–TAYYEB, Documento sulla fratellanza umana per la pace mondiale e 

la convivenza comune, Abu Dhabi, 4.2. 2019, in «Acta Apostolicae Sedis» 111 (2019) 3, 349-356. 
20 Cf. TRIANI, Educazione religiosa e educazione all’auto-trascendenza. 



82 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

rilevante nel curricolo; al contrario risulta sostanzialmente marginale. L’osser-
vava già diversi anni fa Lucio Guasti:  

Ma anche se ogni Stato nazionale ha risolto in modo differente il suo rap-
porto con il campo della religione, resta il fatto che in tutti i curricoli contempo-
ranei la religione è vissuta come materia marginale, non appartiene più al core 
curriculum né sul piano interno e nemmeno sul versante esterno. Tutti i suoi ten-
tativi per riagganciare la centralità del curricolo non potranno che scontrarsi con 
nuove posizioni di teoria della formazione e con quelle relative alla pluralità dei 
vissuti.21 

b) Rafforzare la riflessione sulla rilevanza dell’insegnamento religioso nelle scuole 
Un secondo piano è quello dell’importanza di delineare gli elementi a so-

stegno dell’insegnamento religioso nelle scuole pubbliche. 
Anche se non considerato centrale, l’approfondimento culturale delle te-

matiche religiose è previsto in molti curricoli e la ragione di questa scelta può 
essere ricondotta principalmente ad alcuni fattori, di cui faccio solo un breve 
cenno. 

In primo luogo, accogliere le tematiche religiose a scuola attraverso forme 
precise di insegnamento significa dare il messaggio che la dimensione religiosa, 
in quanto propria dell’uomo, alla pari delle altre dimensioni, è importante che 
sia resa oggetto di studio, riflessività, di confronto nel contesto deputato per ec-
cellenza all’elaborazione critica del sapere. Significa dare dignità culturale al sapere 
sulla religiosità e la religione al pari degli altri saperi che hanno come oggetto 
altre dimensioni dell’esperienza umana.  

È interessante al riguardo riprendere le considerazioni elaborate molti 
anni fa da Jacques Maritain e contenute nel volume Per una filosofia dell’educa-
zione.22 Il filosofo francese ritiene che le ragioni dell’insegnamento religioso a 
scuola risiedano nell’importanza di non lasciare privo di approfondimento e di 
riflessività un aspetto costitutivo dell’uomo e delle società umane. Si tratta di 
un’educazione che va lasciata alla libertà delle famiglie e dei giovani (e perciò 
facoltativa) ma non per questo va considerata meno rilevante. Scrive Maritain:  

È dunque necessario che in un modo o nell’altro la scuola permetta ai gio-
vani di ricevere una piena educazione religiosa. Il problema pratico concerne le 
scuole e le università laiche (non confessionali) e le istituzioni di Stato. Andrà 
forse contro le convinzioni dell’educazione contemporanea se dico che le l’inse-
gnamento religioso non dovrebbe provenire solo dalla famiglia e dalla comunità 
religiosa indipendentemente dalla vita della scuola, ma dovrebbe anche far parte 
integrante di questa vita (essendo proposto – non a titolo obbligatorio, bensì 
come materia opzionale – in accordo coi desideri degli studenti e dei loro geni-
tori, e attraverso i rappresentati delle diverse confessioni alle quali apparten-
gono)? Tale è in ogni caso la mia convinzione.23 

                               
21 L. GUASTI, Educazione e scuola: è ancora possibile insegnare?, in L. CAIMI, Autorità e libertà. 

Tra coscienza personale, vita civile e processi educativi. Studi in onore di Luciano Pazzaglia, Vita e Pen-
siero, Milano 2011, 423-441: 426. 

22 J. MARITAIN, Per una filosofia dell’educazione, La Scuola, Brescia 2001. 
23 Ibidem, 259. 



L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo | 83 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Poi precisa:  

I giovani sanno che l’educazione della scuola e dell’università è incaricata 
di fornire al loro spirito tutte le conoscenze richieste dalla realtà della vita. Se la 
conoscenza religiosa è disgiunta da questa educazione, essi concluderanno nor-
malmente che questo qualche cosa di separato e di giustapposto è o molto super-
fluo o molto semplicemente relativo a un sentimentalismo soggettivo. Il diritto 
stesso del fanciullo e dell’adolescente di essere preparato dalla scuola nella cono-
scenza religiosa come in ogni altra conoscenza ha un posto essenziale nella vita 
dell’uomo.24 

Dare spazio all’insegnamento religioso a scuola significa dunque dare la 
possibilità, a chi vuole, di acquisire alcuni strumenti concettuali più precisi e raf-
finati per leggere la realtà religiosa del proprio contesto di appartenenza e la sua 
influenza sui processi culturali e sociali. 

In secondo luogo, costruire spazi di approfondimento delle tematiche re-
ligiose, inseriti in un contesto dove lo scopo non è di insegnamento dottrinale o 
apologetico, ma peculiarmente riflessivo, significa accrescere la possibilità insita 
nelle scuole, nei paesi democratici, di essere palestre di educazione al dialogo e 
al confronto. 

In terzo luogo, attivare l’educazione religiosa a scuola, nella forma 
dell’istruzione e quindi dell’approfondimento culturale, permette al sistema for-
mativo pubblico di dare risposta pratica alla domanda di formazione culturale 
sugli aspetti religiosi, che continua comunque a provenire da parte di diverse 
famiglie. 

c) Contrastare un atteggiamento scuola centrico 
Un terzo piano di riflessione riguarda l’esigenza di riflettere sull’insegna-

mento religioso a scuola senza però avere un atteggiamento scuola-centrico. La 
scuola è un dispositivo di formazione culturale di grande rilevanza, ma sarebbe 
un grave errore considerarlo come l’unico. Ingabbiare la promozione della cul-
tura attorno alle tematiche religiosa all’interno della scuola significherebbe inari-
dire altri contesti e non considerare il fatto che la scuola con le sue regole di fun-
zionamento condiziona fortemente (e in qualche modo vincola) le forme di me-
diazione dei contenuti culturali che affronta. Come richiamerò anche tra poco, la 
scuola non può essere vista come l’unico contesto di educazione culturale, tanto-
meno in merito alla dimensione religiosa. 

4. Una molteplicità di modelli operativi e i lavori in corso nel contesto 
italiano  

Precisate le ragioni dell’importanza di un’educazione religiosa, intesa 
come insegnamento finalizzato alla formazione culturale, nella scuola pubblica e 
in un contesto culturale pluralistico, occorre ora richiamare le diverse possibili 
forme operative e riflettere, seppur brevemente, su quali attenzioni sia possibile 
avere all’interno dell’attuale modello italiano. 

                               
24 Ibidem, 260. 



84 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

In Europa, come è noto, l’insegnamento scolastico in materia di religione 
assume forme molte diverse a seconda dei Paesi. Vale la pena al riguardo ripren-
dere quanto scritto da Flavio Pajer nell’appendice di un suo volume molto cono-
sciuto:25 

Parlare in Europa di “insegnamento della religione” al singolare, o di inse-
gnamento religioso o (secondo il vezzo giornalistico italiano) di “ora di religione” 
è un lessico divenuto inappropriato perché poco pertinente all’oggetto che si si 
vuole designare. Si rifletta su questa sequenza: catechesi scolastica (Polonia), in-
segnamento formalmente confessionale (Spagna, Portogallo), insegnamento cul-
turale materialmente confessionale (Belgio, Germania, Italia), insegnamento bi-
confessionale locale (Germania, Svizzera), insegnamento multiconfessionale e 
multireligioso (Inghilterra), insegnamento oggettivo del cristianesimo luterano 
(Danimarca, Svezia), teologia della tradizione ortodossa (Grecia, Romania), con-
cezioni religiose e non religiose della vita (Olanda), vita e società (Lussemburgo), 
cultura e religione (Canton Ginevra), grandi testi religiosi (Canton Ticino), etica 
non confessionale (in vari paesi), insegnamento dei fatti religiosi intercettarti 
nelle varie discipline (Francia)… Evidente la polisemia dei termini – che è di so-
stanza, di natura giuridica ed epistemologica, prima che di terminologia e di me-
todo. Tale difformità di significato rende spesso improbabile l’analisi compara-
tiva tra un sistema e l’altro. Preferibile la dizione “insegnamento in materia di 
religione/i” che ingloba la pluralità dei modelli vigenti.26  

Le diverse forme di insegnamento in materia di religione possono essere 
raccolte attorno a tre principali paradigmi: politico-concordatario; accademico-
curricolare; etico-valoriale.27 Più il contesto si fa differenziato dal punto di vista 
religioso, più i sistemi scolastici si trovano sollecitati a rivedere il proprio modello 
evidente e quindi a riflettere più attentamente sulla possibilità di un cambia-
mento del paradigma. Così osserva Pajer: 

E non appena, in un dato paese, la fede e la pratica religiosa lasciano spazio 
all’indifferenza e all’agnosticismo, ecco che il sistema educativo pubblico cerca 
un profilo disciplinare più attendibile al corso di religione. Tanto più che alla 
popolazione scolastica nativa, nel frattempo, vengono ad aggiungersi presenze 
religiose altre, che non possono non rivendicare un trattamento equanime nei 
programmi di scuola. Ed è lo scenario che si è creato nel continente nell’ultimo 
trentennio, e che è tuttora in rapida espansione.28 

Queste parole esprimono bene anche la situazione italiana, dove da tempo 
è aperto, con intensità diversa a seconda dei momenti, il dibattito sull’insegna-
mento della Religione cattolica e sulla revisione dell’impostazione concordataria. 
Un dato certamente importante è che all’interno dello stesso mondo ecclesiale è 
presente la richiesta di pensare a un superamento della forma confessionale per 
poter rispondere meglio all’istanza di un’educazione religiosa a scuola, attra-
verso un insegnamento destinato a tutti gli alunni.  

                               
25 F. PAJER, Dio in programma. Scuola e religioni nell’Europa unita (1957-2017), ELS La Scuola, 

Brescia 2017. 
26 Ibidem, 222. 
27 Cf. Ibidem, 115-117. 
28 Ibidem, 222. 



L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo | 85 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Si considerino, a questo riguardo, le riflessioni proposte da Mons. Derio 
Olivero, vescovo di Pinerolo e presidente della Commissione Episcopale per 
l’Ecumenismo e il dialogo interreligioso, su La Rivista del Clero Italiano.29 Mons. 
Olivero ritiene necessario un ripensamento dello statuto dell’insegnamento della 
religione nel nostro paese «che riconosca e includa le altre confessioni e le altre 
religioni»; perciò, prosegue, «sarà utile ipotizzare un insegnamento capace di non 
escludere coloro che sono in ricerca pur non appartenendo ad alcuna religione».30 

La proposta assume perciò la forma di un insegnamento della religione 
non più confessionale, in chiave pluralistica e interreligiosa, per tutti (superando 
la facoltatività): «La conoscenza del fenomeno religioso presentato in chiave plu-
rale abiliterà lo studente a diventare un cittadino in grado di comprendere la so-
cietà in cui sarà chiamato a vivere e lo allenerà a essere capace di dire sé senza 
negare l’altro».31 

Sulla stessa scia si pone un testo elaborato dal Gruppo di ricerca per un 
nuovo insegnamento della religione a scuola, presso l’Istituto Studi ecumenici di 
Venezia. Alla fine del testo la proposta è così sintetizzata: 

Oggi il tempo sembra ormai maturo per un nuovo statuto dell’insegna-
mento religioso nella scuola pubblica italiana. Occorre pensare un insegnamento 
delle religioni – al plurale – che affronti il fenomeno religioso nella molteplicità 
di tutte le sue espressioni, offrendo a tutti gli studenti e le studentesse strumenti 
critici per interpretarne il ruolo nella storia e nell’attualità. Un insegnamento real-
mente rivolto a tutti, superando l’ambiguità della facoltatività e la dubbia com-
mistione tra insegnamento e pastorale. Un insegnamento gestito autonomamente 
dallo Stato, come già accade in molti Stati europei, anche con l’apporto alla rifles-
sione e alla pratica educativa delle Facoltà di teologia e degli Istituti di Scienze 
religiose. Questo consentirebbe di valorizzare la grande ricchezza culturale e so-
ciale costituita dalle religioni presenti oggi nel nostro Paese.32 

Non entro nel merito di queste proposte di superamento della forma at-
tualmente vigente nella scuola italiana, perché richiederebbe un approfondi-
mento specifico e un confronto a più voci. Ritengo però opportuno seguire con-
giuntamente due direzioni: prendere in considerazione attentamente queste pro-
poste a partire, anzitutto, dalle istanze che ne stanno alla base (la preoccupazione 
formativa di una crescente marginalità dell’istruzione e dell’educazione reli-
giosa, di taglio culturale, nelle nuove generazioni); riflettere su di esse alla luce 
dell’attuale sistema scolastico italiano, delle sue possibilità e vincoli.  

Ogni forma di insegnamento religioso in un contesto scolastico pubblico 
presenta dei punti di forza e dei punti di debolezza e, soprattutto, deve fare i 
conti con concrete condizioni di contesto. Nel caso della scuola italiana e del con-
testo culturale del nostro paese, perciò, occorre che qualunque proposta di revi-
sione/superamento dell’attuale modello si ponga concretamente la questione di 

                               
29 Cf. D. OLIVERO, Insegnamento, religioni, spazio laico. Verso un nuovo statuto dell’’ora di reli-

gione’ nella scuola pubblica, in «La Rivista del Clero Italiano» 105 (2024) 7/8, 486-496. 
30 Ibidem, 488. 
31 Ibidem, 491. 
32 Cf. GRUPPO DI RICERCA, IRC, è necessario cambiare, in «SettimanaNews» (17.9.2025), 

<https://www.settimananews.it/cultura/irc-necessario-cambiare/> (consultato il 14.11.2025). 



86 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

come affrontare una serie di punti di carattere normativo, culturale, istituzionale, 
organizzativo.  

In primo luogo, occorre considerare l’attuale contesto concordatario, i suoi 
vincoli e le sue possibilità e riflettere specificatamente sul che cosa implichi pra-
ticamente mettere mano a questo punto. 

In secondo luogo, è importante interrogarsi sulle caratteristiche di un in-
segnamento religioso non confessionale, se in esso debba prevalere l’imposta-
zione degli studi antropologici, oppure di quelli filosofici e teologici, oppure di 
quelli storici o di quelli sociali.  

In terzo luogo, è necessario considerare la marginalità fattuale degli studi 
teologici nel nostro paese fuori dal contesto ecclesiale e riflettere lo stato dell’arte 
delle cosiddette scienze religiose in Italia, che risulta ancora molto debole, anche 
dal punto di vista del dibattito sul loro statuto epistemologico 

Un quarto punto, strettamente connesso al secondo, riguarda il fatto che, 
per come sono costruiti i curricoli scolastici, la definizione di un insegnamento 
comporta l’individuazione dei contenuti da “trattare” a scuola; tale individua-
zione chiama in causa una comunità scientifica e istituzioni scientifiche di riferi-
mento, che nell’ambito del sapere in materia di religiosità e religione, nel nostro 
Paese, non è semplice attualmente precisare. 

Un quinto punto, conseguente in qualche modo al quarto, è la questione 
dell’individuazione del profilo degli insegnanti di un determinato insegnamento 
religioso e l’iter della loro formazione iniziale. 

Non meno importante è rafforzare l’approfondimento dei modelli già esi-
stenti in altri paesi simili al nostro, soprattutto in merito ai loro esiti formativi e 
alla loro trasferibilità in sistema scolastico in parte diverso. 

Sono tutti punti che vanno affrontati attraverso un lavoro in profondità 
che comporta ricerca, discussione sull’opportunità e la fattibilità di nuovi modelli 
operativi, confronto, costruzione di punti di sintesi, valutazione complessiva dei 
molteplici aspetti. Serve perciò tempo; tuttavia ritengo non vada rinviata l’ur-
genza di attivare già ora, un’educazione che nel contesto scolastico favorisca lo 
studio e la comprensione della dimensione religiosa dell’uomo e delle diverse 
tradizioni religiose nella prospettiva del dialogo tra le diverse culture e le diverse 
appartenenze, cercando di coinvolgere il maggior numero di studentesse e stu-
denti. Questo è già possibile farlo operando in alcune direzioni. 

a) Valorizzare al meglio l’attuale IRC e l’ora alternativa 
L’attuale forma dell’IRC consente, come evidenziato sia dagli studi33 e 

dall’esperienze, a chi voglia realizzarla, una declinazione dei contenuti che favo-
risca la comprensione della trasversalità della dimensione religiosa e lo studio 
della specificità dei significati e dei riti delle diverse tradizioni religiose in una 
logica di dialogo tra le differenze culturali.34 Inoltre all’interno dell’attuale forma 

                               
33 Cf. A. PORCARELLI, Religione a scuola tra ponti e muri. Insegnare religione in un orizzonte 

multiculturale, FrancoAngeli, Milano 2022. 
34 Si pensi al riguardo: alle Schede per conoscere l’Ebraismo, frutto di un lavoro tra gli 

Uffici della Segreteria Generale della Conferenza Episcopale italiana (Ufficio Nazionale per l'ecu-
menismo e il dialogo interreligioso; Ufficio Nazionale per l'educazione, la scuola e l'università; 



L’educazione religiosa per tutti nel tempo del pluralismo | 87 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

concordataria occorrerebbe più intensamente per dare maggiore dignità forma-
tiva all’ora alternativa, anche riflettendo attentamente su alcune esperienze atti-
vare in altri contesti.35 

b) Lavorare insieme tra saperi diversi 
Un’altra direzione percorribile è quella di intensificare all’interno dell’IRC, 

progetti che permettano di coinvolgere altre discipline, mostrando così, fattiva-
mente, come il tema religioso possa favorire la collaborazione tra differenti aree 
di sapere. 

c) Andare oltre la specifica disciplina  
Per rendere sempre più diffusa la comprensione culturale dell’aspetto re-

ligioso, è importante anche “responsabilizzare” gli altri insegnamenti discipli-
nari, principalmente quelli umanistici, perché sappiano evidenziare la rilevanza 
delle tematiche religiose nella cultura umana e sappiano affrontarle adeguata-
mente secondo l’approccio disciplinare proprio. 

d) Andare oltre le ore di lezione 
La sensibilizzazione e l’interesse verso la comprensione della dimensione 

religiosa in una logica di confronto e dialogo, si promuove anche riconoscendo 
che la vita della scuola nel suo complesso può concorrere positivamente a questo 
scopo. Ciò accade quando la scuola favorisce, al di là delle singole ore di lezione, 
esperienze di approfondimento e di dialogo interculturale e interreligioso, coin-
volgendo sia gli studenti, sia le famiglie. 

e) Andare oltre la scuola 
Infine, come già richiamato, è importante riconoscere l’insufficienza della 

scuola. La promozione di una cultura attenta alla dimensione religiosa richiede 
l’attivazione dei soggetti culturali extrascolastici. Non bastano né le “Chiese” (o 
altre istituzioni legate a confessioni religiose non cristiane), né le Scuole; serve 
una sensibilità culturale diversa che faccia uscire dal silenzio e dall’ombra lo stu-
dio e il dibattito sull’esperienza religiosa e le sue molteplici espressioni. 
  

                               
Servizio Nazionale per l'insegnamento della religione cattolica) e l'Unione delle Comunità Ebrai-
che Italiane – UCEI; alle “Schede per conoscere l’Islam”, un articolato progetto frutto di un lavoro 
durato alcuni anni che ha visto impegnati vari Uffici CEI e il Pontificio Istituto di Studi arabi e 
d’islamistica (Pisai). 

35 Cf. A. PORCARELLI, Etica, cultura e società. Un’alternativa per chi non si avvale dell’insegna-
mento della religione cattolica nella Repubblica di San Marino, FrancoAngeli, Milano 2024. 



88 | Pierpaolo Triani  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 

Religious Education for all in an age of pluralistic affiliations:  
an open arena in Italian Schools.     

 

► ABSTRACT 
The article explores the role of religious education in a context marked by intense 

cultural pluralism and advanced processes of secularization. In light of the thought of 
P.L. Berger, the operational meaning of the concepts of religious education and religious 
instruction is clarified. The different positions adopted by believing persons regarding 
religious education is examined, reflecting on the rationale for religious education and 
the risks of its absence. The argument focuses on three pedagogical reasons: comprehen-
sive education, prevention of religious distortions, and promotion of intercultural dia-
logue. The article also addresses the issue of religious education in public schools, high-
lighting both its curricular marginality and its cultural and social relevance. Finally, it 
discusses the various European models of religious education and the prospects open to 
it in the Italian context, characterized by an ongoing debate on a possible overcoming of 
the current confessional framework.  

► KEYWORDS 
Catholic Religious Education; Italy; Public Schools; Religious Education. 

 

  pierpaolo.triani@unicatt.it

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 89-107.  

Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare  

Tiziano Conti * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
Il contributo intende offrire un sondaggio descrittivo in merito all’attuale pa-

norama religioso riferendosi particolarmente al contesto occidentale, definendolo 
come “secolare” o “post-religioso”, a seconda delle sfumature culturali, cercando di 
evidenziare le cause e gli effetti di tale fenomeno antropologico. L’analisi segue l’an-
damento della descrizione fenomenologica in chiave filosofico-esistenziale. 

► PAROLE CHIAVE 
Dio come de-coincidenza; Morte di Dio; Secolarizzazione;  
Spiritualità senza Dio. 

*Tiziano Conti: è professore Straordinario di Antropologia filosofica presso la Fa-

coltà di Filosofia dell’Università Pontificia Salesiana di Roma. 

 



90 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
Introduzione 

Inizio la presentazione con il motivare le ragioni della scelta dei termini 
usati nel titolo. Anzitutto, il termine esperienza rimanda all’origine latina del 
verbo ex-periri e significa “avere una conoscenza diretta” di una realtà che entra 
a far parte del proprio vissuto personale, da cui deriva poi l’aggettivo peritus, 
ossia l’“esperto” che ha fatto esperienza personale di qualcosa che viene a co-
struire il proprio bagaglio di competenze. L’esperienza, infatti, non ha a che fare 
con una conoscenza speculativa, ma indica anzitutto un “saper fare”, coinvol-
gendo ovviamente il “saper essere” o il diventare. Dopo aver fatto una certa espe-
rienza, la competenza acquisita entra a fare parte del patrimonio di una persona, 
arricchendone così l’identità. Non a caso nel termine ex-per-iri, troviamo anche la 
preposizione ex- che denota un’“uscita verso”, un moto “a” luogo propriamente 
detto e, invece, il per- rimanda più specificatamente a una radice indoeuropea che 
indica un “passaggio” o piuttosto un “muoversi attraverso”. Questo significa che 
l’“esperienza” è un “andare verso” un’esteriorità, passando però inevitabilmente 
attraverso una certa datità che trasforma e plasma il proprio essere. Non esiste 
quindi alcuna esperienza neutra, che ci lascia così come ci ha trovati, ma piuttosto 
rappresenta ciò che ci interseca, trasformandoci e innestando nuovi dinamismi 
dell’essere.  

Pertanto, la prima posizione che intendiamo assumere in questa sede è 
quella di intendere per religione anzitutto un’esperienza, o una postura perso-
nale rispetto alla realtà in cui si esiste, nell’ordine di legame (essere religati, per 
l’appunto) con una realtà trascendente che viene scelta e che diventa, un para-
digma esistenziale: un’autentica predisposizione dell’esistenza che risponde a un 
anelito apriori che fa dell’essere umano un individuo naturalmente “religioso”.  

Infatti, religioso è colui che vive più intensamente l’esistenza, intesa come 
apertura e dilatazione del proprio orizzonte di senso sul reale, non più a partire 
dal proprio perimetro esistenziale e conoscitivo, ma partire da una Alterità che 
precede ed eccede. L’homo religiosus, infatti, proprio a partire dalla propria fini-
tudine si scopre abitato da un’inquietudine che lo sovrasta e partecipa così a un 
mistero che lo coinvolge intimamente, rilanciandolo inevitabilmente oltre sé. In-
tendiamo, quindi, per oggetto della religione non il contenuto di una dottrina di 
fede, che rappresenta l’oggetto della riflessione teologica ma, piuttosto, il sog-
getto che la vive e sperimenta il divino, in rapporto al quale si ridefinisce. Così, 
la religione non può essere disgiunta dall’esperienza religiosa, né dal suo attore 
principale, ossia dall’homo naturaliter religiosus.1  Del resto, la stessa fede rappre-
senta una forma relazionale che accoglie un’alterità in cui confida. Non presup-
pone soluzioni, né si risolve in termini quantitativi, ma si apre alla possibilità di 
un oltre. Chi crede, del resto, rinuncia all’autofondazione perché fa riferimento a 

                               
1 Cf. T. CONTI, L’umano e il presagio del divino. L’uomo tra interiorità, misticismo e trascen-

denza, LAS, Roma 2022.  



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 91 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

un’altra origine che non trova in sé il suo fondamento. Non è un movimento cir-
colare auto-centrato, ma piuttosto un dinamismo di exitus etero-centrato che non 
assicura ma promette, che non offre soluzioni ma piuttosto credibilità, che non 
promuove dati, né prove, ma convince colui che decide di fidarsi. La fede quindi 
non limita l’umano e le sue possibilità, ma spalanca orizzonti di senso che supe-
rano i confini del proprio sé, suscitando un nuovo sguardo sulla propria storia 
personale e cosmica. 

Passiamo ora a riflettere su ciò che intendiamo più propriamente per cul-
tura secolare. Il termine secolare deriva da saeculum e indicava, fin dal XVI secolo, 
coloro che lasciavano la vita religiosa o il sacerdozio, dimettendo l’abito del clero. 
Poi, a partire dal XVIII secolo, l’aggettivo qualificava le funzioni sociali che spet-
tavano per tradizione alle istituzioni ecclesiastiche e che diventano sempre più 
un diritto dello Stato.2 Pertanto, il processo di secolarizzazione sta a indicare una 
vera emancipazione da istanze religiose verso l’assunzione di visioni pretta-
mente mondane, come perdita di controllo da parte della Chiesa su quelle fun-
zioni che erano una sua prerogativa, con la conseguente diffusione di una men-
talità immanentista e sempre più scevra da prospettive trascendenti e teologiche.3 
Nella cultura secolare, infatti, scompare la priorità di un ordine sovrannaturale 
che illumina la coscienza, nella direzione di un giudizio più autonomo e teso  a 
valutare secondo criteri più mondani e scientifici.  

Con la secolarizzazione culturale, allora, si assiste a un declino sempre più 
repentino delle credenze e delle pratiche religiose, e al cambiamento radicale di 
come viene concepito il rapporto con la propria chiesa di riferimento. La realtà, 
infatti, viene sempre più interpretata iuxta propria principia, senza ulteriori ri-
mandi alla trascendenza. Da un punto di vista sociale, la religione diventa così 
sempre più un fatto puramente privato, libero da forme di visibilità pubblica. 
Inoltre, la stessa società che un tempo educava a una fede religiosa, oggi incorag-
gia alla piena libertà, offrendo e garantendo un clima di emancipazione da qual-
sivoglia imposizione. Il credere sfugge così sempre più al controllo delle istitu-
zioni religiose per abitare lo spazio della privacy. Non più quindi una comunità 
religiosa, ma primariamente come una privacy religiosa. Tutto questo porta a una 
vera transizione dall’enfasi attribuita al potere divino verso una fiducia incondi-
zionata nei poteri dell’uomo, affidati sempre alla creatività scientifica e tecnolo-
gica, nuovi surrogati della religione.  

1. Società secolarizzata e post-religiosa 

Tenteremo ora di descrivere il fenomeno della secolarizzazione nell’at-
tuale epoca storico-culturale, in cui la definizione del sé e del noi non sembra 
avere più bisogno di dirsi espressamente in termini religiosi, dal momento che la 
dimensione religiosa non viene più percepita come elemento essenziale della 
propria identità personale e del proprio asse valoriale. Per tale ragione, nella so-

                               
2 Cf. R. SALA, L’umano possibile. Esplorazioni in uscita dalla modernità, LAS, Roma 2012, 178-

189; C. TAYLOR, L’età secolare, Feltrinelli, Milano 2010, 13.  
3 Per un ulteriore approfondimento si rimanda alla lettura di E. PACE, Una religiosità senza 

religioni. Spirito, mente e corpo nella cultura olistica contemporanea, Guida, Napoli 2015.  



92 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

cietà dei post- (post-moderno, post-umano, post-cristiano, ecc.) possiamo certa-
mente aggiungerne un altro: quello della post-religiosità, che non vuol dire neces-
sariamente società dichiaratamente atea o priva di istanze religiose, ma che cer-
tamente non fa più della religione la chiave di lettura del proprio modus cogitandi 
e vivendi. Infatti, le forme religiose nell’attuale panorama occidentale, per lo più, 
tendono a deoggettivizzarsi, disaffezionandosi anche a un chiaro fondamento 
metafisico, che non rappresenta più l’indice, né la cifra necessaria per ripensare 
la realtà in quanto tale. Inoltre, il debolismo epocale o post-moderno, che quali-
fica ancora il nostro sistema culturale nel suo insieme, si caratterizza essenzial-
mente per una fluidità delle strutture qualificanti che nella modernità, di contro, 
offrivano ancora un fondamento solido (Grund) su cui costruire qualsivoglia im-
palcatura culturale. Nell’era della post-religione, la fede stessa diventa soggettiva 
e non più collettiva, individuale e non più sociale, appartenendo così a quella 
private zone inaccessibile, e non più condivisa con i pari.4  

La fede, alle nostre latitudini, non indica più quindi un elemento di costru-
zione della memoria collettiva, in cui si definisce l’identità di un popolo, né tan-
tomeno il criterio ermeneutico-morale che funge da zenit della propria esistenza. 
Inoltre, non ci si pensa più come una comunità che ruota attorno a una visione 
religiosa, che prega lo stesso dio o che incarna gli stessi precetti morali, ma ci si 
sente piuttosto come gruppo di individui che fanno scelte differenti, a seconda 
delle rispettive necessità, scegliendo nel grande “supermercato” del sacro se-
condo le necessità del momento.5 Nell’era secolare, il risveglio del sacro acquista 
così i caratteri di una frammentazione individualistica del sé, pago del libero ar-
bitrio che diventa più sacro di ogni altro rito, generando una vera e propria ten-
denza alla trans-religiosità, fuori da sfere istituzionali o credenze pre-definite. 
Una fede quindi non più tramandata dalla famiglia, ma sempre più scelta in ma-
niera personale e organizzata secondo gusti e modalità creative e sincretiche.6  

Va sottolineato, inoltre, che si va diffondendo sempre più il gusto per 
l’esoterico, che non si rifà ad alcun principio assoluto e che sfalda ogni aura di 
mistero, dal momento che si fonda su forme che consumano il divino nell’aldiquà 
e nell’ordine del contingente seguendo formule magiche, in cui sarebbe possibile 
“manipolare” sia il sacro che la stessa natura. Questa prospettiva, sempre più 
diffusa, sembra confermare il pieno diritto di poter decidere cosa credere, perché 
farlo e, soprattutto, fino a quando, dal momento che la propria fede svolge sem-
pre più una funzione “cosmetica”, foriera di benessere e armonia interiore, esclu-
dendo ogni vena di sacrificio o ascesi. Più un’esperienza psicologica che un vero 
itinerario verso un aldilà. Un’esperienza, cioè, che si consuma nel presente e di 
cui si possano già riconoscere i risultati, senza attese escatologiche o mistiche. Per 
questo motivo, vengono sempre più evitate le classiche religioni storiche, forti di 
una tradizione e di un peso in termini di responsabilità e fedeltà. Si predilige 
piuttosto una religione “fai da te”, sincretica e olistica che sappia mantenere uniti 

                               
4 Cf. J.L. MORAL, Ricostruire l’umanità della religione. L’orizzonte educativo dell’esperienza re-

ligiosa, LAS, Roma 2014, 26-27. 
5 Cf. SALA, L’umano possibile, 55-61. 
6 Cf. PACE, Una religiosità senza religioni, 80. 



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 93 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

elementi simbolici e credi provenienti da fedi differenti, nella forma di una coin-
cidentia oppositorum e che sappia garantire anzitutto prospettive conciliatorie, sin-
tetiche e non escludenti, in grado di diffondere sentimenti irenici di benessere e 
di pace con tutti, anche a costo di una non chiara definizione di sé e di ciò in cui 
si crede veramente. Spesso tale mescolanza porta con sé però anche aspetti e sa-
peri non prettamente religiosi (come il caso della teo-sofia e della eco-sofia), solo 
perché forme eclettiche e con una esplicita intuizione appagante e consolante, che 
eviti dissapori o rotture.  

Inoltre, evidenziamo con una certa sicurezza che la stessa religiosità, intesa 
per l’appunto come sollecitudine e senso di appartenenza a una certa fede, non 
coincide più veramente con una vera e propria religione. Una religiosità senza 
religione, quindi, capace di unificare in una prospettiva olistica mente, corpo e 
spirito in vista di un equilibrio interiore che generi benessere e favorisca una vi-
sione onnicomprensiva del mondo e della propria esistenza. Più una sapienza di 
vita che un’autentica esperienza del sacro.  

Le religioni tradizionali, di conseguenza, vengono sempre più percepite 
come estranee rispetto al mondo, oppure alienanti rispetto al piacere, una sorta 
di ricettacoli che ingabbiano la libertà piuttosto che potenziarla. La religiosità, a 
questo punto, ormai liberata dalle religioni tradizionali, viene ridotta a pura sen-
sazione di “amore universale” in grado di suscitare sintonie e sinergie con l’eco-
sistema, in nome di un vissuto emozionale scevro da ogni forma di adesione dog-
matica, recepita come asfissiante e inconcludente, nonché causa di differenze.  

Questo fenomeno spiegherebbe altresì la diffusione delle pratiche orientali 
come lo yoga, un sistema di meditazione che favorisce la calma interiore control-
lando la mente e tutto ciò che dall’esterno potrebbe turbarla, attraverso il con-
trollo del respiro e della postura, al fine di riscoprire il proprio ritmo interiore, 
anche grazie alla posa simmetrica del corpo. Tecniche, queste, capaci di centrarsi 
su di sé e sul proprio benessere che vengono spesso praticate anche da chi pro-
fessa fedi differenti. La versatilità dello yoga a la sua apparente neutralità, infatti, 
lo rendono particolarmente appetibile e capace di rispondere a quegli ideali a cui 
tutti aspirano: pace, comunione, benessere e che, soprattutto, non crei dissonanze 
e ostacoli rispetto alla propria tabella di marcia quotidiana, ma anzi favorisca il 
rilassamento in vista di una maggiore efficacia e produttività.  

Del resto, una caratteristica della postmodernità consiste proprio nella dif-
fusione del principio edonistico e dell’autorealizzazione, percepiti come diritti 
estesi su larga scala e accolti come linee guida per ogni esistenza ben riuscita e 
armonizzata. Tale visione può essere interpretata come l’accettazione interioriz-
zata del modello di Narciso che sostituisce sia la figura di Prometeo che quella di 
Dioniso, icone che descrivevano invece l’autocoscienza dell’uomo della società 
moderna. Narciso, infatti, rappresenta colui che ama specchiarsi in tutto il suo 
splendore nella realtà esterna, alla sola ricerca di autocompiacimento, indice di 
una profonda incapacità di distanziamento o di riconoscimento dei pericoli che 
da questo possono scaturire. Egli diventa così cifra della postmodernità, la quale 
sostituisce il tu devi kantiano con il godi di te stesso, diventando altresì paladino 
dei propri desideri, in nome dei quali si è disposti a tutto, anche a perdere sé 
stessi. Il racconto di sé come prospettivismo ermeneutico, a queste altezze, trionfa 



94 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

sulle istanze metafisiche, che perdono smalto e affidabilità. Infatti, persino la ve-
rità forte della scienza viene fatta scricchiolare dalle continue interpretazioni che 
ridefiniscono il reale, diffondendo il dubbio iperbolico e lo scetticismo cosmico. 
L’uomo, infatti, comincia a credere più ai propri desideri che alla propria naturale 
condizione, fino a poter pensare la propria rigenerazione (pensiamo all’uso dei 
cyber individui del post-umanesimo) come risposta ai propri aneliti ancestrali. 
Così, la meta-narrazione sostituisca l’evidenza naturale e il desiderio diventa più 
credibile della stessa realtà.  

In questo nuovo panorama, la religione non gioca più un ruolo di primor-
dine, perdendo tutta la sua influenza sociale e il suo appeal esistenziale. Tale per-
dita, a livello sociale, si evidenzia nel fatto che la voce della Chiesa non avrebbe 
più alcun diritto di parola in temi giuridici, ad esempio, poiché il peccato (rico-
nosciuto ormai solo dalla morale ecclesiale) non equivarrebbe più a un delitto, 
ma sarebbe ridotto a una disfunzione valida solo per il credente. 

2. Morte di Dio, morte dell’homo religiosus? 

La famosa dichiarazione di Friedrich Nietzsche, “Dio è morto”, ha segnato 
certamente un punto di svolta nella storia del pensiero e nell’idea filosofica di 
Dio, che esce di scena come principio metafisico e giustificazione delle certezze 
conoscitive dell’uomo, perdendo altresì i connotati di fondamento morale capace 
di distinguere il bene dal male, per lasciare spazio al superuomo, ovvero un’uma-
nità nuova, libera da condizionamenti religiosi predeterminati e capace di fare le 
proprie scelte e godere finalmente di uno spazio d’azione infinito, sulla base di 
una super potenza (volontà di potenza), intesa come sforzo continuo e perenne 
di autoaffermazione e tensione verso un di più di sé tutto da scoprire, come un’op-
portunità per costruire il proprio destino senza coercizione alcuna. La volontà di 
potenza, tipica del superuomo, rappresenta così la volontà mossa dal puro volere, 
ovvero una potenza assoluta, una sorta di dinamismo energico e istinto proteso 
verso un auto-compimento senza limiti di sorta. L’uomo che ne deriva, quindi, 
sarà totalmente estromesso da qualsiasi determinismo o causa alienante, in pe-
renne auto-superamento, nella massima espansione di sé e sempre in grado di 
autodisciplinarsi e di oltrepassare qualsiasi condizione di limite. Il superuomo 
pertanto si sostituisce a Dio, anzi si rivela come dio di sé stesso, fino a gioire 
dell’eterno ritorno, accogliendo così l’infinito storico come accettazione totale di 
sé e delle proprie possibilità. Il superuomo, del resto, non teme nulla, perché può 
tutto, finanche il suo contrario.  

Nietzsche, però, non si accorge delle pericolose derive relativistiche e an-
tiumanistiche che si frappongono tra l’uomo reale e la sua immagine superomi-
stica, dal momento che assume su di sé tutte le possibilità, ma anche il loro peso 
cosmico, diventando così sia vittima che carnefice del suo male, in nome di un 
egoismo imperante e sempre giustificato. Il perenne superamento che si profila 
in nome di tale super-iorità rischia però di perdere di vista i limiti che ne difende-
rebbero di contro sia la libertà che la dignità, dal momento che una crescita vor-
ticosa, mossa solo dalla furia della crescita e del potenziamento, rischierebbe di 
schiacciare l’umano e ridurlo a pura energia tecnica, esattamente nella direzione 



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 95 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

di una post-umanità dimentica dell’umano e orientata esclusivamente al suo su-
peramento. Così, la fine della metafisica renderebbe l’uomo capace di reinventarsi 
costantemente e di riconoscersi solo nella dinamica dell’oltrepassamento co-
stante dei propri limiti costitutivi, esattamente come accade nel post-umane-
simo.7 

L’homo viator, a questo punto, come pellegrino del senso che ben conosce 
la meta del suo itinerario, si trasforma inesorabilmente in un homo vagans che gira 
attorno a sé stesso, senza una direzione chiara, mosso solo dalla fame di un di 
più, bulimico di esperienze, ma anche angosciato dal non senso e nauseato dalla 
chimera di infinito che appare colma solo di un eterno vuoto. La morte di Dio, 
pertanto, non va semplicemente archiviata come la dichiarazione speculativa 
dell’ateismo, ma indica pure la condizione storica che farebbe dell’uomo contem-
poraneo il protagonista assoluto sulla scena del cosmo, da solo con sé stesso, 
mosso dal gusto per il possesso e dal controllo spasmodico di ciò che potrebbe 
inquietare la sua serenità, e unico paladino di un tecnicismo pragmatico che fa 
dell’utile e del funzionale le uniche categorie esistenziali che sostituiscono la me-
tafisica e la ricerca di senso, diffondendo però relativismo e scetticismo, decre-
tando il trionfo del nulla. L’umano ormai post-umanizzato vivrebbe così al di là 
di sé, oltre ciò che lo rende autenticamente umano, alla ricerca di un “al di là del 
bene e del male” e alla ricerca del soddisfacimento immediato dei propri bisogni. 
Non a caso, il filosofo del nichilismo colloca l’uscita dell’uomo folle in pieno mez-
zogiorno e con una lanterna accesa, simbolo di chi è già consumato dalle proprie 
certezze e di chi sembra aver scelto di fare a meno delle proprie inquietudini.  

Nel contempo, però, la morte di Dio potrebbe rappresentare anche la fase 
di un nuovo inizio, di una nuova immagine di Dio, al di là del mero razionalismo 
che ne faceva un puro oggetto di pensiero da validare mediante la forza perva-
siva del logos, piuttosto che incontrarlo come un Tu relazionale. Scrive Marco Mo-
schini: «Il Dio a cui si deve invece guardare […] è il Dio nascosto ma presente, il 
Dio celato […] ma parlante. Il Dio che non si manifesta come giudice e risolutore, 
ma come colui che guarda e che sta nei drammi, nelle angosce, nelle incredulità 
del nostro tempo». Anzi, è il caso di dire che «forse è bene che tramonti un’idea 
falsa di Dio e ne sorga un’altra: quella di un Dio eclissato sì, ma non esiliato; pre-
sente nell’assenza che sentiamo come frutto di un modo nostro di vederlo».8  

Del resto, risulterebbe persino idolatrico prostrarsi di fronte a un feticcio 
creato ad hoc come prodotto della pura ragione e che si rivela nel rigore di un 
imperturbabile Essere, frutto più dell’ossessione per la morte/nulla, che dell’ane-
lito per un oltre. Dio, infatti, non può essere provato, né giustificato, ma va piut-
tosto cercato e ascoltato, passando per relazioni intersoggettive autentiche. Dio, 
del resto, non si è fatto idea, né ideologia, ma parola, “carne” che fuoriesce dalla 
teo-logia, per essere intravisto in filigrana nelle fattezze di un volto indigente e 
povero, a partire da un’assenza e da un silenzio dignitoso che continua a respon-
sabilizzare la nostra libertà, offrendoci ancora la possibilità di un rifiuto. Pertanto, 

                               
7 Cf. T. TOSOLINI, L’uomo oltre l’uomo. Per una critica teologica a transumanesimo e post-umano, 

EDB, Bologna 2015, 75-76. 
8 M. MOSCHINI, Con o senza Dio. Cristianesimo e ateismo nel tempo dell’indifferenza, Morcel-

liana, Brescia 2024, 37-38.  



96 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

l’ateismo che nasce da questa fine d’epoca, può certamente rappresentare l’inizio 
di una nuova opportunità e una sfida per cominciare a pensarsi in Dio e non solo 
sotto di Lui, per iniziare, cioè, a parlare a Lui piuttosto che continuare a discorrere 
di Lui alla terza persona, come oggetto di una scienza come le altre.9  

Del resto, Dio parla per spalancare quegli orizzonti che sembrano ancora 
troppo lontani e non per schiacciarci nel baratro della nostra piccolezza. La sua è 
una Parola che dona vita ogni volta che viene pronunciata e che non vuole ridursi 
a giudizio su condotte non corrispondenti alla sua Legge. Così, in questa fase 
culturale di riscrittura dell’umano nel divino, «non deve far terrore il dubbio; 
anzi è proprio il dubitare che alimenta la fede come un’occasione preziosa, come 
una spinta in avanti, come una sfida. La fede vive la transitorietà e con esse vive 
la volontà di darle un senso».10 

3. Origini e cause dell’età secolare 

Il filosofo canadese Charles Taylor nella sua monumentale L’età secolare si 
interroga proprio sulle origini storiche che hanno condotto all’attuale panorama 
culturale chiedendosi: «Che cosa è accaduto tra il 1500 e il 2000?»,11 periodo sto-
rico nel quale riscontrerebbe le tracce profonde che avrebbero favorito una men-
talità secolare e post-cristiana. Per il Nostro, la diffusione del protestantesimo, 
sarebbe dovuta al clima di crescente disprezzo della Chiesa cattolica verso i culti 
popolari con una conseguente discrepanza tra dimensione naturale e quella so-
vrannaturale.12 Con la riforma protestante, inoltre, la fede da affare pubblico e 
sociale si sarebbe ridotta sempre più a una questione privata, individuale, risol-
vibile nel personale rapporto con Dio, senza passare per mediazioni umane. Que-
sto avrebbe fatto coincidere il fine ultimo e definitivo dell’esistenza con un fine 
immanente, diffondendo altresì un atteggiamento di autoreferenzialità, per cui 
ciascuno si auto-dichiarerebbe facitore del proprio destino, svincolandosi sempre 
più da ogni riferimento normativo che vada oltre sé stesso.  

Nel corso del Cinquecento, inoltre, sembrava ancora impensabile una vi-
sione non cristiana del mondo, dal momento che tutto attorno al credente atte-
stava la presenza e la forza di Dio: dal cosmo, effetto di un atto creativo, fino alla 
società, ancora strutturata in maniera gerarchica e teocratica. Si evidenziava, inol-
tre, una forte pressione sociale rispetto alla fede che ne favoriva ancora una pro-
fonda diffusione nelle coscienze. La fede era a questo punto una sorta di co-
scienza collettiva, un vero e proprio senso comune e un deposito sociale che ga-

                               
9 «Dio muore perché soffocato dalla teologia, e non ci si meravigli poi che nel pieno del 

positivismo logico e razionalistico, nel secolarismo che fu partorito dall’ubriacatura iperumana 
dell’illuminismo, qualcuno finì per definire Dio come sostegno alla nostra natura bisognosa, alla 
nostra natura fragile. E non ci si stupisca che abbiamo generato un Dio tappabuchi delle nostre 
falle spirituali che comunque male affidiamo ad altri che non a noi stessi. E così finiamo per re-
stringere l’elemento religioso alla pratica individuale, alla disposizione individuale, perché ormai 
abbiamo deprivato la religione deprivandoci del suo contenuto vivo e aperto. Ci siamo definiti-
vamente sostituiti a Dio»; MOSCHINI, Con o senza Dio, 83.  

10 Ibidem, 48.  
11 TAYLOR, L’età secolare, 42.  
12 Cf. Ibidem, 633. 



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 97 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

rantiva coesione e comunione. Tutto questo verrebbe poi a cambiare con il dif-
fondersi di un umanesimo più introspettivo e riflessivo, che avrebbe piuttosto 
allargato i confini alla ricerca di una maggiore libertà di scelta.  

Inoltre, per Taylor, con la crescita della fiducia nella scienza che offriva 
risposte sempre più divergenti rispetto a quelle ingenue della Chiesa – la quale 
si dimostrava spesso incapace di creare le condizioni per un dialogo schietto e 
maturo con la nuova visione del mondo – si sarebbe preferito dare credito all’evi-
denza apodittica e misurabile, piuttosto che alla multidimensionalità e al senso 
di non definitività tipiche della fede. Quest’ultima quindi appare, fin da subito, 
come inversamente proporzionale al progresso scientifico, una sorta di cono-
scenza mitologica e pre-scientifica, in netta opposizione con ciò che risultava di 
contro verificabile e certo. La fede diventa così ben presto un’opzione come le 
altre, e neanche la più convincente, perché spesso incapace di giustificare sé 
stessa fino in fondo. La sola fides diventa altresì un forte catalizzatore di inquietu-
dini per chi è ormai stanco e deluso dalle istituzioni politiche del suo tempo. Cre-
sce quindi un senso di sopraffazione e di delusione che sfociano in un soggettivi-
smo imperante per cui ciascuno diventa non solo padrone del proprio destino, 
ma anche di quello dell’intero universo, ridefinendo paradigmi e meta-narra-
zioni con chiari toni antropocentrici, che detengono il divino sempre più in peri-
feria rispetto al racconto di sé.  

Taylor menziona ancora nella sua riflessione ben quattro cambiamenti che 
avrebbero provocato un ribaltamento sociale senza precedenti: «L’esclusività del 
fine immanente, l’eclisse della grazia, la dissoluzione del senso del mistero e l’eli-
minazione del fine sovrannaturale. Sono i quattro assi nella manica di un deismo 
che poneva le condizioni per una plausibilità teorica di un umanesimo esclusivo 
e autosufficiente, porta spalancata verso il successivo ateismo».13 Il Deismo del 
Sei-Settecento, infatti, diffonderebbe presto l’idea di un Dio creatore-ordinatore 
dell’universo, un “grande Orologiaio” che manterrebbe vivo l’ingranaggio vitale 
di tutti gli elementi che lo compongono ma che, nel contempo, si allontanerebbe 
sempre più dalla storia, perdendo così quel primato assoluto e indiscusso di cui 
godeva in precedenza, favorendo altresì quella «dissoluzione del mondo incan-
tato»14 che risulterà però nociva per la società a venire, in quanto rappresenta lo 
«stadio intermedio sulla strada che conduce all’ateismo contemporaneo».15  

Inoltre, alla fine del Settecento, l’individuo forte della diffusione della fede 
nella ragione e nelle sue infinite possibilità, si autonomizza poiché crede di pos-
sedere già tutti i dispositivi per scelte autonome, al punto da non dover più ri-
correre alle tradizioni degli avi, perché sempre più incoraggiato a cercare la pro-
pria realizzazione personale, decidendo in maniera più razionale, secondo il 
motto kantiano sapere aude!16  

                               
13 SALA, L’umano possibile, 186.  
14 TAYLOR, L’età secolare, 302. 
15 Ibidem, p. 346.  
16 «La fine del Settecento ha visto emergere un’alternativa plausibile al cristianesimo 

nell’umanesimo esclusivo […]. Questo è stato l’inizio di quello che ho scelto di chiamare l’effetto 
nova: la progressiva ridefinizione di una gamma di nuove posizioni – alcune religiose, altre irre-
ligiose, altre difficili da classificare – che sono diventate opzioni accessibili a tutti»; Ibidem, 553.  



98 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Poi, non possiamo dimenticare che nel corso del Seicento, l’idea di Dio di-
venta un’esigenza propria della ragione che, a partire da Cartesio, assumerà an-
zitutto la funzione di garante metafisico per la conoscenza umana che, a contatto 
con il “genio maligno” rischiava piuttosto di scadere in uno scetticismo cosmico 
a cui però la dimostrazione dell’esistenza di Dio mette un freno, garantendo 
un’alternativa gnoseologica fondata. Sarà ancora Kant a elaborare il postulato 
dell’esistenza di Dio (non più conoscibile però, da un punto di vista metafisico). 
Un Dio quindi che risulta più funzionale alla ragione che alla salvezza dell’anima. 
Quel Dio dei filosofi che Nietzsche nell’aforisma 125 della Gaia scienza decreterà 
definitivamente “morto”.  

Possiamo concludere questo veloce excursus sostenendo che la secolariz-
zazione avrebbe come suo tratto distintivo non tanto la rinuncia definitiva della 
religione, quanto la sua sostituzione con quanto di più evidente e certo offerto 
dal progresso conoscitivo, in nome di un sapere più sicuro su basi scientifiche e 
creatore di un maggiore benessere tecnologico, che avrebbero facilitato la vita 
delle nuove generazioni e risolto una serie di problemi da diventare il nuovo sur-
rogato di una salvezza immanente. Del resto, quelle funzioni che un tempo spet-
tavano alla Chiesa e ai suoi ministri sono state sempre più sostituite da profes-
sionalità di natura scientista come, ad esempio, la psicologia che sostituisce il po-
tere di “rimettere i peccati” con la capacità di  “curare le ferite dell’anima”, op-
pure la medicina sempre più puntuale nel “guarire i corpi”, o la giurisprudenza 
garante della giustizia e del benessere collettivo per il singolo e per la specie, fino 
al personal trainer che accompagna la cura di sé e del proprio corpo, migliorando 
le condizioni di vita e promettendo una salute duratura e migliori condizioni di 
vita. Tutto questo dimostra come la fede in Dio sia stata sempre più rimpiazzata 
con la fiducia in risposte più immediate e segni salvifici riscontrabili nell’ hic et 
nunc, riducendo così l’attesa della fine dei tempi e la venuta di un Salvatore che 
sembra essere già presente fra noi nella figura di un problem Solver di ordine tec-
nico e non salvifico.  

4. Fine del mistero, per una spiritualità senza Dio 

Il filosofo esistenzialista Gabriel Marcel distingue la categoria del mistero 
da quella del problema, sottolineando come in una società fortemente tecnicizzata 
ogni enigma venga facilmente ricondotto a problema, riconoscendone così la pos-
sibilità di esplorazioni e risoluzioni. Per mistero, egli intende «qualche cosa in cui 
mi trovo implicato, la cui essenza è per conseguenza di non essere tutto intero 
davanti a me».17 Nel mistero cioè siamo avvolti, come in una realtà meta-proble-
matica che ci supera e che non possiamo contenere, né circoscrivere. Il mistero, 
quindi, come pura eccedenza rispetto alla nostra comprensione, non si lascia pos-
sedere né definire, eppure ci coinvolge. È un eco che rimbomba e lascia di stucco, 
senza parole. Si rimane ammutoliti e accecati dalla sua eccedenza, che desta in-
quietudine e meraviglia. Precisa Marcel: «Deve essere attentamente evitata ogni 
confusione tra mistero e inconoscibile: l’inconoscibile è infatti solo un limite del 

                               
17 G. MARCEL, Dal rifiuto all’invocazione. Saggio di filosofia concreta, Città Nuova, Roma 1976, 

100.  



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 99 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

problematico che non può venire attualizzato senza contraddizione. Il riconosci-
mento del mistero al contrario è un atto dello spirito essenzialmente positivo, 
l’atto positivo per eccellenza e in funzione del quale può forse definirsi rigorosa-
mente ogni positività».18 Il mistero indica, quindi, ciò che non è problematizza-
bile e che non può essere visualizzato perché al di là di ogni possibile presa. Il 
mistero si invoca e ci apre alla trascendenza, stimola la ricerca e accende il desi-
derio, invitandolo a esplorare un altrove non individualizzabile, u-topico e sem-
pre proteso verso il futuro.  

Il problema, invece, viene definito come «qualcosa che noi incontriamo, 
che occlude la strada. È tutto davanti a me».19 Risulta quindi visualizzabile e de-
finibile, lo si può circoscrivere e riconoscere e una volta riconosciuto è auspicabile 
trovarvi una soluzione. Ogni problema porta già iscritta in sé la possibilità di una 
soluzione che è riscontrabile nella sua stessa definizione e a cui rispondere la tec-
nica. Per questa ragione, il problema non suscita paura, ma richiama solo una 
sosta meditativa alla ricerca di possibili soluzioni. Ora, la cultura occidentale, 
proprio a partire dalla razionalità greca avrebbe scelto il primato del senso della 
vista e quindi dell’evidenza apodittica su quello dell’ascolto rispetto alla realtà, 
facendo così del ragionamento un atteggiamento di  distanziamento (epoché) 
come l’atteggiamento assunto da un osservatore rispetto a ciò che gli sta di fronte 
come oggetto (ob-jectum, ossia “ciò che giace contro”) e che deve essere scrutato 
e analizzato da un sub-jectum, al fine di trovarne il senso riconoscibile nella sua 
sostanza. Questo risulta essere l’atteggiamento tipico di colui che conosce e os-
serva la realtà, alla ricerca del suo valore intrinseco. 

Ora, il distanziamento descritto sopra si è facilmente capovolto in una 
forma di sottomissione o di controllo rispetto a quanto scrutato, rinvenibile anche 
nell’uso dei termini che l’accompagnano. Infatti, parlando del “comprendere”, la 
lingua inglese, per esempio, fa uso di under-standing, ovvero lo “stare sotto” o, 
piuttosto con I see, che si riferisce più propriamente al “capire” oltre che al “ve-
dere”. Pertanto, “comprendere” equivarrebbe al “vedere” con più chiarezza e al 
“possedere” la natura intrinseca che risulta di una datità. Pensiamo poi al caso 
della parola greca logos che, nella sua valenza polisemica, indica una serie di at-
tività che hanno a che fare con il “legare”, il “posare” o con il “mettere innanzi”,20 
ovvero “raccogliere”, “mantenere uniti”, poiché il ragionamento coinciderebbe, 
per l’appunto, con la volontà di unire e collegare le nozioni accumulate, mante-
nendole insieme alla ricerca di un senso unitario. Del resto, il logos equivale a “ciò 
che raccoglie in maniera unitaria senza disperdere”, ovvero a ciò che si oppone 
alla dispersione caotica e che tende in ultima istanza alla concezione di un kosmos, 
ovvero di un “ordine” nel senso di un’autentica armonia prestabilita. 

Nella sensibilità greca, però, il logos è pienamente consapevole anche del 
suo limite costitutivo e del fatto che la verità (a-letheia), pur rivelandosi, si man-
tiene ancora nascosta, difendendo la preziosità e la ricchezza della sua eccedenza, 
rispetto a qualsiasi osservatore curioso, suscitando così quel pathos che ne stimola 

                               
18 IDEM, Giornale metafisico, IDUNA, Sesto San Giovanni (MI) 2022, 92.  
19 Ibidem, 79.  
20 M. HEIDEGGER, Saggi e discorsi, 142 cit. in L. BIANCHIN, L’essere disumano. Da-Sein e Seyn 

nei Beiträge zur philosophie (Vom Ereignis) di Martin Heidegger, Mimesis, Milano-Udine 2024, 83.  



100 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

la ricerca, accompagnato da un senso di thaumastia, capace altresì di suscitare stu-
pore di fronte all’ignoto ma anche l’incanto della scoperta.21  

Da questa perlustrazione è intuibile, quindi, come una società che abbia 
fatto della tecnica la sua carta d’identità si senta più a proprio agio di fronte a un 
problema che rinvia sempre a una soluzione, piuttosto che al mistero che, invece, 
non favorisce una facile presa, ma continua a interrogare senza offrire soluzioni 
approdanti o risposte definitive. Proprio a partire dalla modernità, anche in forza 
della rivoluzione scientifica, infatti, non si vedrebbe di buon occhio lo spettro 
della non controllabilità e la stessa coscienza verrebbe ridotta a pura attività co-
noscitiva, come ego cogito capace di dominio sulla res extensa. Il cogito cartesiano 
diventa infatti il padrone incontrastato di una verità chiara e distinta, immune 
contro l’ignoto e il non senso. In questo clima culturale, il sapere diventa sempre 
più funzionale e operativo, teso a un “sapere fare” (competenze) e non più a un 
“sapere per il sapere” di natura teoretica. Un sapere tecnico, cioè, rivolto al fare 
piuttosto che al gusto per il sapere. Per questo, l’individuo della modernità ha 
cominciato a fare sempre più fatica a pensarsi come parte di un mistero o in balìa 
di un’istanza superiore di cui non dispone e a cui non accetta di restare assogget-
tato nella sospensione di una condizione non controllabile.  

La secolarizzazione rappresenta, quindi, il trionfo di questo tipo di razio-
nalità che possiamo definire piuttosto “strumentale” e “autonoma”, in quanto 
sempre più autoreferenziale e incapace di accogliere al suo interno il contraddit-
torio, e per questo si auto-dichiara sempre meno religiosa (nel senso etimologico 
del re-ligare, “legare con una realtà trascendente”) e che preferisce, invece, essere 
de-religata, ossia sciolta da qualsiasi vincolo o condizione che non provenga da sé. 
Inoltre, in una società senza più né padri, né madri e in cui risulta possibile 
“darsi” un nome o scegliere il proprio cognome, piuttosto che riceverlo e che sce-
glie di vivere relazioni senza più legami né “cordoni ombelicali” in nome di una 
libertà senza condizioni, non sembra più così innaturale fare a meno del legame 
con l’alterità trascendente.  

Del resto, è tendenza comune rivolgere lo sguardo verso il cielo e le cose 
di lassù solo dopo aver sperimentato e scrutato abbastanza quaggiù e non aver 
trovato risposte approdanti, né soluzioni esaustive. La fede diventa quindi l’ul-
tima spiaggia o l’ultima ratio a cui fare riferimento quando la fiducia nella tecnica 
viene disattesa. Capiamo quindi come la fede, che per sua natura si riferisce al 

                               
21 La meraviglia apre, mentre la paura chiude. La meraviglia è di per sé la ricerca della 

chiave ermeneutica che si consegna al senso che cerca, non è criptica, ma piena di stupore, in 
quanto già alla presenza della luminosità del reale. Va oltre la conoscenza perché non si accon-
tenta mai delle possibili risposte. È un’attitudine profondamente umana e radicale che non si 
appaga mai e che non trova soddisfazione neanche nelle risposte quantitative della ricerca scien-
tifica. Non si accontenta dei numeri perché protesa verso un senso infinito, meta-fisico e meta-
materiale. Non si adatta alle definizioni e ai massimi sistemi, perché consapevole che il di più non 
può essere contenuto dal di meno. Va anche detto che solo l’uomo sa stupirsi e ama farlo, dal 
momento che rappresenta l’unico animale capace di assumere la postura eretta, anello di con-
giunzione tra cielo e terra, verticale e orizzontale, zenit dell’oltre pur nel paradosso della propria 
finitudine. L’uomo quindi sa scrutare il reale e inabissarsi in esso riempiendolo di un significato 
che non vi è contenuto, ma che invoca un oltre. Si meraviglia chi sa che la verità non può essere 
contratta in una formula, ma si ritrae ogni qualvolta si crede di possederla.  



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 101 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

mistero, venga facilmente assorbida e assuefatta dal potere persuasivo della tec-
nica che si propone come sua alternativa pragmatica. Il problema, a questo punto, 
dissolve il mistero e mortifica l’anelito per l’oltre. A questo segue che l’atrofizza-
zione del dinamismo innato di autotrascendenza che abita l’inquietum cor e in-
voca l’Altrove, rischia di vanificare il senso del sacro, a causa di una piena imma-
nentizzazione del reale che, in ottica puramente scientista, ricerca in sé e non più 
fuori di sé le cause del proprio essere, compresa quella causa finale.  

Questo porta a una deriva antropologica che si riduce al piano dell’imma-
nenza e che fa dell’autorealizzazione e dell’auto-perfezionamento, in termini di 
competenze, l’ordine di senso dell’umano. Ne segue un impoverimento sul piano 
del meta-biotico a solo vantaggio del biologico, perdendo così di vista l’anelito 
per il senso dell’ulteriore che invece continuerebbe ad abitare la struttura ontolo-
gica dell’essere umano e che viene irrimediabilmente messa a tacere. Del resto, la 
secolarizzazione imperante risemantizza l’umano, sottraendo altresì il valore cul-
turale del simbolo e riducendo l’anelito per l’infinito al mero bisogno di cura fi-
sica, eclissando completamente le dimensioni del sacro e del trascendente. 

Questo processo però non può smorzare del tutto l’anelito per il sovra-
mondo. Infatti, per quanto la postmodernità voglia assorbire il sacro vanifican-
dolo nel profano, rimane ancora viva nella coscienza dell’homo naturaliter religio-
sus il gusto per ciò che rimane “separato” (sanctus, qadesh) come ricerca di una 
potenza salvifica superiore alla natura, che dona salvezza perché più potente 
della stessa morte. Questa inquietudine umana può pertanto giustificare una ri-
cerca parallela al postmoderno che possiamo definire come una sorta di post-se-
colarizzazione,22 che nascerebbe per l’appunto dalla fine del disincanto per la per-
dita della religiosità e alla ricerca di nuove forme di fede, come reazione a un 
bisogno post-materialistico e meta-fisico.  

Certamente, in un generale analfabetismo del religioso, la sintassi della 
fede prende forme nuove, originali e sincretiche che danno vita a religiosità senza 
credo e addirittura “senza Dio”, al fine di evitare un sacro sentito come troppo 
istituzionalizzato e preconfezionato.23 Nella spiritualità post-secolare, infatti, la 
fede non nascerebbe più dalla rivelazione, ma sarebbe piuttosto il frutto di una 
conquista personale e non sente più l’esigenza di una fondazione metafisica, né 
tantomeno teo-logica, dal momento che è più vicina al “sentire” che al “pen-
sare”.24 Diventa altresì una fede senza Chiesa e spesso senza una chiara apparte-
nenza comunitaria, piuttosto una scelta autonoma libera da schemi e tradiziona-
lismi. Un anelito ancestrale che trova risposte in forme attuali che evitano fratture 

                               
22 Termine coniato dal filosofo Habermas per indicare un passaggio radicale a un’epoca 

di rifiuto della secolarizzazione, dal momento che la religione non sembra essere del tutto scom-
parsa, ma si è solo indebolita e non gode più del potere ideologico di un tempo, lasciando però 
sempre aperta la porta a una possibilità di scelta da parte del credente. Del resto solo un buon 
laico può vivere da onesto cristiano. Cf. J. HABERMAS, Religion and Rationality. Essays on Reason, 
God and Modernity, Polity, Cambridge 2002.  

23 Cf. L. BERZANO, Spiritualità senza Dio?, Mimesis, Milano-Udine 2014, 42.  
24 Un approfondimento sul rapporto tra scienze della religione e teologia in A.N. TERRIN, 

La religione. Temi e problemi, Morcelliana, Brescia 2008, 151-161.  



102 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

dualistiche tra bene e male, sacro e profano, umano e divino. Dio stesso divente-
rebbe così un grande “contenitore” capace di raccogliere in sé tutte queste frat-
ture e di integrarle in uno slancio vitale che prende la forma dell’armonia mundi.  

La fede post-secolare si ammanta così più di una temporalità profonda e 
di un impegno etico personale, piuttosto che di dogmi condivisi o di riti celebrati 
insieme. Il sentimento spirituale inoltre viene sempre più recepito come “supe-
riore” alle religioni storiche perché latore di una sorta di energia cosmica capace 
di abbracciare tutto in sé: l’ignoto e l’indicibile, l’interiore e l’esteriore, il mistero 
e la legge del cosmo, superando qualsivoglia spiegazione intellettuale di natura 
speculativo-teologica, in nome di un pathos emozionale che favorisce una più fa-
cile immersione nella totalità, nonché la pace dei sensi e il gusto per la vita in 
tutte le sue forme. Un sentimento panico e direi panteistico che cerca di mante-
nere insieme quei poli opposti che la ragione di per sé non potrebbe sintetizzare 
e che il senso comune non potrebbe approvare.  

Con il termine “spiritualità” intendiamo, a questo riguardo, la ricerca di 
un senso globale dell’esistenza che non parta dalla datità contingente, ma sia 
piuttosto eco della Trascendenza e che si dispieghi in un vissuto interiore che si 
prassifica in forme e contenuti che investono il quotidiano. Essa quindi recupe-
rando l’anelito per l’oltre, traduce in scelte concrete quell’eccedenza che investe la 
coscienza, pur superandola.  

5. Una Spiritualità senza rito 

Il rito ha da sempre rappresentato una delle forme espressive più esplicite 
nel comunicare l’esperienza religiosa come risposta alla rivelazione del Sacro. 
Esso, infatti, che di per sé indica un atto ripetitivo e comunitario, ha la funzione 
di rendere presente ed efficace la memoria del divino, partecipando e prolungan-
done l’azione salvifica.25 Indica per di più quell’azione efficace che realizza ciò 
che significa, perché compiuta in nome del divino che si rende visibile e presente 
nella comunità che lo celebra nel qui ed ora, riattualizzandone presenza ed effica-
cia.26  

Nella cultura secolare e post-secolare, però, si è perso di vista sia il senso, 
che la familiarità con il rito in quanto ritenuta esperienza di per sé ripetitiva, fuori 
dell’ordinario e da una mentalità pragmatica e funzionalista.27 Inoltre, in un con-
testo che si dichiara libero da legami istituzionali, il rito è recepito come innatu-
rale e lontano, obsoleto e tradizionale.  

Ne La società della stanchezza,28 il pensatore Byung-Chul Han, si riferisce a 
un individuo che tende sempre più a trasformarsi in un «soggetto di presta-
zione», in quanto assoluto fautore del proprio destino e «imprenditore di sé 

                               
25 Cf. C. GRECO, L’esperienza religiosa. Essenza, valore, verità. Un itinerario di filosofia della 

religione, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2004, 53-55.  
26 «L’efficacia specifica che si attende da atti cultuali (anche da atti linguistici) consiste nel 

fatto che questi pongono dei segni nei quali l’efficacia delle origini ottiene una presenza sempre 
nuova, e al contempo viene anticipato in immagine lo scopo verso cui sono dirette tutte le forme 
di rinnovamento»; R. SCHAEFFLER, Fenomenologia della religione, Morcelliana, Brescia 2020, 95.  

27 Cf. B.-C. HAN, La scomparsa dei riti. Una topologia del presente, Nottetempo, Milano 2021.  
28 Cf. IDEM, La società della stanchezza, Nottetempo, Milano 2020. 



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 103 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

stesso»,29 alla continua ricerca di conferme circa la propria efficacia produttiva. 
Vivremo, secondo Byong-Chul Han, in una società che si auto-valuta secondo 
criteri di performance, secondo l’ordine della competenza e della produttività, 
piuttosto che sulla capacità di costruire e salvaguardare relazioni durature fon-
date sulla fiducia o sulla gratuità. Di conseguenza, ognuno esibirebbe sé stesso, 
consacrandosi al culto del proprio ego, come ministro istituito di una fede “fai da 
te” che celebra il proprio egocentrismo, in cui si perderebbe il valore della gra-
tuità e della meditazione perché antitetiche alla logica del profitto e della crescita 
economica.  

Anche il tempo della festa viene sempre più eluso perché poco funzionale 
alla produzione e alla crescita del profitto e sostituito con la celebrazione del “dio 
denaro” che farebbe del guadagno il criterio di misura del proprio valore esisten-
ziale. Perdendo il tempo della festa e della pausa dall’ordinario, il sacro diventerà 
sempre più coincidente con il profano e con l’ordinario e il kairòs ridotto a puro 
chronos, in un livellamento sempre più refrattario al mistero e alla “disimmetria”. 
Il denaro diventa così la cifra di un idolo, assumendo sempre più i connotati del 
divino, dal momento che ci si sacrifica lavorando di più o facendo scelte finaliz-
zate unicamente all’accumulo di ricchezza, sinonimo di potere e forza. Addirit-
tura, si tenderebbe a rinunciare perfino alla formazione di una famiglia, per evi-
tare ulteriori spese e l’insorgere di nuove difficoltà che richiederebbero il sacrifi-
cio della propria carriera. Si combatte, così, la stessa paura della morte, attraverso 
l’accumulo di un credito per il futuro con l’illusione di poter mantenere il con-
trollo sul proprio tempo, esattamente come si gestisce il proprio conto in banca. 
Il capitale offrirebbe addirittura la falsa illusione di poter lavorare contro la morte 
o addirittura di poterla contrastare o posporre, creando così false aspettative in 
chi entra in questa trappola mortifera.  

Per lo spirito religioso, invece, la festa rappresenta l’occasione propizia per 
la celebrazione della vita, bene supremo che conta più di ogni altro. Essa è anam-
nesi dell’evento salvifico, operato dall’intervento di Dio nel pieno riconoscimento 
che il lavoro è mezzo e mai fine. Inoltre, il riposo dal lavoro, indica che la vita 
non si riduce a mera operatività, nonostante i successi e le gratificazioni perso-
nali, celebrando piuttosto la gioia di esserci e di poter stare insieme nella condi-
visione di un’unica fede.  

6. Pensiero post-secolare e Dio de-coincidente 

Va evidenziato a questo punto, per avere una panoramica complessiva de-
gli effetti della secolarizzazione sull’esperienza religiosa, come sia cambiata non 
solo l’esperienza religiosa in sé, ma anche l’idea stessa di religione. Si sarebbe 
infatti passati da una visione fortemente teocentrica, che avrebbe riconosciuto la 
realtà come frutto di un atto creativo e segno di totale gratuità da parte del suo 
Creatore, nonché riflesso della sua onnipotenza e bontà ontologica, a un approc-
cio di natura più socio-culturale che farebbe, invece, della religione un fatto me-
ramente storico-culturale. Si transita inoltre da una prospettiva aperta alla tra-
scendenza a uno scientismo immanentista e pragmatico, e dalla verticalità 

                               
29 Ibidem, 23. 



104 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

dell’uomo come imago Dei all’orizzontalità dell’homo faber fortunae suae, costrut-
tore del proprio destino e libero da ogni condizionamento perché dotato di ra-
gione che ne garantisce criterio e misura. Con Kant, poi, ogni conquista conosci-
tiva è stata filtrata dalle forme apriori, strutture di giudizio umano che decrete-
rebbero la validità o meno di quanto incontrato, facendo della stessa ragione, il 
tribunale supremo e l’unica fonte di verità. Inoltre, ancora Kant fa implodere tutte 
le prove dell’esistenza di Dio che la storia della filosofia aveva fornito, decretando 
l’impossibilità di accesso a verità metafisiche e rimarcando altresì i limiti della 
religione, pensata entro i confini della sola ragione. La religione viene così rece-
pita come fenomeno meramente umano, svincolato da ogni possibile contenuto 
di origine divina, perché ritenuto pregiudiziale e fideistico, valido solo per chi 
sarebbe disposto a una esplicita professione di fede. 

Negli ambienti accademici, inoltre, prendono sempre più piede i cosid-
detti Religious studies che analizzano il fenomeno religioso a partire dal contesto 
storico che l’avrebbe prodotto, senza menzione alcuna rispetto al sovrannaturale, 
archiviando così la religione a prodotto della mente umana: «Le scienze religiose, 
obbedendo di più al senso della nostra epoca, si pongono ormai del tutto fuori 
da questo orizzonte di significato. Esse scelgono per metodo la neutralità, il di-
simpegno, la pura descrittività connessa per lo più ad accenti critici nei confronti 
della fede. E se parlano di credenza, lo fanno soltanto alla terza persona, senza 
coinvolgimento e senza l’impiego di metodologie partecipative».30 Pertanto, si 
passa dall’io credo del teologo apologetico all’egli crede dello studioso che si di-
chiara estraneo all’esperienza religiosa e che studia la religione come fenomeno 
che riguarda altri, senza alcun coinvolgimento personale. Per Terrin, invece, «bi-
sogna tornare a guardare anche e soprattutto all’interno delle religioni se si vuole 
comprendere il vero significato di una religione e se si intende sinceramente dia-
logare con gli altri e porre mano all’esercizio ecumenico».31  

È altrettanto vero che la religione non può essere ridotta a una visione me-
ramente teologica, ossia a una semplice cosmo-visione interpretata alla luce della 
propria fede personale, né tantomeno a una filosofia, intesa come un’indagine 
speculativa che parte dai vissuti umani.32 Nella religione, infatti, va rimarcata 
l’impellenza della convocazione da parte di Dio e la conseguente decisione da 
parte dell’uomo di corrispondervi con scelte chiare, rimodulando il proprio oriz-
zonte di senso. Ora, in un contesto culturale come quello che abbiano tentato di 
rappresentare in poche pennellate, l’idea di un Dio da cui dipendere appare ana-
cronistica o addirittura un limite all’autorealizzazione, dal momento che rappre-
senterebbe quell’Alterità assoluta che ci consegna una promessa di vita dai chiari 
parametri morali a cui sottostare.  

Certamente, una delle sfide più significative e dirompenti dell’attuale ri-
flessione filosofica rimane quella di trovare un modo più consono di pensare Dio, 
nel rispetto della sua sovrumana eccedenza, al di là di ogni possibile definizione, 
che ne evidenzi altresì l’intimissima presenza nel reale. La prima conquista sa-

                               
30 TERRIN, La religione, 159.  
31 Ibidem, 112-113.  
32 Cf. MORAL, Ricostruire l’umanità della religione, 54.  



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 105 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

rebbe quella di svicolare Dio da categorie o ipotesi apodittiche, de-dogmatizzan-
dolo, riconoscendone maggiormente la dimensione di “eccedenza intima” o 
“anelito incondizionato” piuttosto che ridurlo a una dottrina o un imperativo ca-
tegorico. François Jullien,33 ad esempio, suggerisce la possibilità di pensarlo come 
de-coincidenza: liberandolo, cioè, da tutto ciò che lo ridurrebbe, fino ad affossarlo, 
entro quelle categorie strette che non riescono a trattenerlo, se non per saturarne 
l’infinita grandezza. Del resto, Dio lo si può avvicinare solo pensandolo come 
atto di un “continuo Dire”, nell’ordine cioè di una dinamica dialogica ed etica 
non definibile entro le strettoie di principi o norme. Un Dio infinito, infatti, non 
può essere de-finito, né contenuto in un precetto, ma andrebbe piuttosto vissuto 
in ogni “uscita da sé” disposta a farsi carico della debolezza altrui. Così, il pro-
cesso mentale, che si traduce in un atteggiamento etico di de-coincidenza, de-
ideologizza l’immagine stessa Dio, riconoscendone la natura relazionale, at-
tuando una disposizione interiore che ne rivelerebbe il volto ogni qualvolta ci si 
fa carico dell’indigente e del bisognoso. Per Jullien, del resto, la coincidenza che 
riprodurrebbe la logica dell’adaequatio, non farebbe altro che sovrapporre un’idea 
a ciò che le corrisponde, incastrando geometricamente spigoli e linee di confine, 
impedendo però ogni alterità o eccedenza, nella mera riproduzione dell’Identico. 
Dio, di contro, entrando nella storia, chiede a ogni uomo di concretizzare ciò che 
gli è proprio nell’incontro con l’altro, pur nel riconoscimento di quell’alterità che 
è sinonimo di originalità unica e irripetibile.  

Certamente, se il procedimento della coincidenza definitoria tranquilliz-
zava la coscienza, dal momento che non lascia spazio all’enigmatico, ne impedi-
sce altresì la possibilità di ripensare il pensato, rimanendo così prigionieri delle 
sue stesse definizioni. Scrive Jullien: «Non appena pensiamo Dio ciò lo fa coinci-
dere con sé stesso e chiudiamo tutto quel che “Dio” può aprire, e aprire infinita-
mente – o ciò che Dio è da aprire [...]. Si può pensare a Dio […] solo facendo effra-
zione dal significato e dissolvendolo, solo disfacendo ogni significato a cui ci at-
tacchiamo: lo si può fare solo de-coincidendo da qualsiasi significato che abbiamo 
cominciato a proporre. […] Ma possiamo iniziare ad avvicinarci a Dio solo smon-
tando questo inquadramento o questo incastro tramite il quale sembra necessario 
avvicinarsi a Lui».34 Un Dio de-coincidente, pertanto, si disfà dell’essere, in 
quanto lo oltrepassa e, al tempo stesso, si libera dai lacci di ogni predicazione, 
sottraendosi a un dogmatismo eversivo e violento. Un Dio de-teologizzato, 
quindi, non determinato cioè da categorie ontologiche ossessive che ne limitereb-
bero la natura etica e relazionale, dovrebbe essere sostituito con un Dio che sta 
sulla soglia e invita a fare lo stesso, frequentando le periferie dell’umanità, ab-
bracciandone debolezze e fragilità.  

Inoltre, vale la pena sottolineare che laddove la “coincidenza” garantisce 
una “presa” conoscitiva, anche grazie alla capacità di definire, dall’altro lato ri-
schia di immanentizzare il divino e fissarlo nella staticità di una conclusione che 
non favorisce l’inquietudine in chi dovrebbe continuare a cercare anche dopo 
avere trovato. In questa direzione, allora, solo l’accettazione di una relazione de-
coincidente sarebbe in grado di consegnarci l’esatta “sproporzione” dell’oltre ogni 

                               
33 Cf. F. JULLIEN, Dio è de-coincidenza, Morcelliana, Brescia 2024.  
34 Ibidem, 22-23. 



106 | Tiziano Conti  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

misura, consentendo così al Totalmente Altro di non venire contaminato da proie-
zioni e bisogni, eppure “venire alla presenza” laddove ogni “alterità” venga ri-
spettata e difesa in termini di responsabilità. 

Dio viene all’idea, quindi, in chi si espone e non solo si esprime, che esce 
da sé senza attendere un ritorno.  

Inoltre, precisa Jullien, il fatto che la tradizione cristiana riconosca tutti e 
quattro i Vangeli come ugualmente ispirati e pertanto veri, favorisce ancora di 
più un atteggiamento di dialogo rispetto a ogni alternativa, dal momento che 
nessuno di esso prevale sugli altri e questo consente di mantenerli ugualmente 
vivi e distinti, continuando a leggere ciascuno di essi in maniera dinamica e sem-
pre aperta, in un costante atteggiamento di ascolto che si invera e impreziosisce 
in ogni relazione intersoggettiva che viene ispirata dallo stesso dinamismo. Inol-
tre, lo scarto non coincidente che si evidenzia tra di essi li mantiene reciproca-
mente in vita, in un respiro di reciproca luminosità e ricchezza, favorendo altresì 
un vivere comune, che ne impedisce ogni assolutizzazione, dischiudendo possi-
bilità per un nuovo Dire.35  

Questa vitalità interna ai Vangeli ci suggerisce che per entrare nella dina-
mica divina bisogna anzitutto saper attingere dalla capacità di ascolto, senza pre-
giudizi, rimanendo altresì disponibili a lasciarci stupire dalla creatività dialogica 
che si instaura tutte le volte che si rimane aperti rispetto alle novità d’essere che 
si spalancano di fronte al nostro orizzonte ermeneutico. Così, mantenendo viva 
la dinamica dialogico-relazionale sia sul piano orizzontale, all’interno di una co-
munità, sia su quello verticale, aperta ad accogliere l’impulso trascendente, sarà 
più facile fare un’esperienza di fede che non offra necessariamente certezze apo-
dittiche, ma piuttosto promesse cariche di speranza. L’esperienza di fede, infatti, 
si offre come promessa di pienezza, il cui compimento è tanto bramato quanto 
sottratto, perché fa leva sulla disponibilità del credente e sfida la sua disponibilità 
alla resa. 

La fede, del resto, non accresce la sicurezza ma la sottrae, creando l’occa-
sione per un salto che va oltre il ragionevole e al di là dell’evidente, mettendo in 
relazione con un’Alterità a cui fare credito, in direzione di una compiutezza che 
non è frutto di una ricerca solipsistica, ma dono di una relazionalità dinamica e 
accogliente. Infatti, la risposta umana che chiamiamo “fede” è conseguente all’ir-
ruzione di una Realtà dimessa e potente, inattesa e imprevedibile che dà pie-
nezza, pur se a partire dalla propria contingenza su cui interviene con una forza 
etero-tropa, che chiede una risposta naturale e spontanea, non sempre ragionata, 
ma nonostante ciò vera. È l’esperienza di una relazione che rende inevitabile una 
presa di posizione chiara e responsabilizzante. Indica altresì l’azione congiunta 
di essere afferrati e afferrare: un atto di totale fiducia che nasce dall’amore rice-
vuto e che si traduce in una risposta convinta e coinvolta, che si esprime nella 
consegna di sé senza riserve, perché crede come se vedesse e rimane salda, pur 
nel paradosso della propria fragilità. 
 
 

 

                               
35 Cf. Ibidem, 36. 



Sondaggio sull’esperienza religiosa nel contesto secolare | 107 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

A Survey on Religious Experience in the Secular Context     
 

► ABSTRACT 
This paper aims to provide a descriptive survey of the current religious land-

scape, focusing specifically on the Western context, defining it as "secular" or "post-reli-
gious," depending on cultural nuances, and seeking to highlight the causes and effects 
of this anthropological phenomenon. The analysis follows the phenomenological de-
scription from a philosophical-existential perspective. 

► KEYWORDS 
Death of God; God as De-Coincidence; Secularization; Spirituality without God.   

 

  conti@unisal.it

 



 

 

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 109-121.  

In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC   

Flavia Montagnini * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
Oggi in Italia, in cui si assiste alla crisi di appartenenza al Cattolicesimo e si 

registra un largo analfabetismo religioso. Emerge l’interrogativo sul rapporto tra 
educazione e religione, focalizzandosi sull’Insegnamento della Religione Cattolica 
(IRC). Inteso come una disciplina che beneficia della riflessione critica e del confronto 
aperto con la cultura, L’IRC è chiamato a realizzarsi nella scuola quale “laboratorio 
di umanizzazione” e “luogo” di interrogazione e di ricerca in cui ascolto senza giu-
dizio e dialogo critico legittimano ogni interrogativo e la ricerca delle risposte di 
senso, nel confronto con la ricchezza culturale ed etica del Cristianesimo-Cattolice-
simo. È utile, perciò, individuare e verificare i criteri che rendono l’IRC una risorsa 
educativa per la persona e la società.  

► PAROLE CHIAVE 
Condizione umana; Conoscenza critica; Educazione; Insegnamento della  
Religione Cattolica; Interrogativi esistenziali; Religione; Ricerca personale. 

*Flavia Montagnini: è Insegnante di Religione nella Secondaria di II grado; Docente 

Invitata di Didattica Generale, Didattica dell’IRC, responsabile del tirocinio 

presso l’ISSR “Santi Ermagora e Fortunato” di Gorizia-Trieste-Udine; forma-

trice). 



110 | Flavia Montagnini  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
Il convincimento di alcuni sul valore personale e sociale della religione si 

confronta con un sentimento diffuso che va dal disinteresse all’insignificanza, 
all’opposizione ideologica, alla strumentalizzazione. I dati sociologici1 mostrano 
che nell’Italia sempre più multiculturale e multireligiosa sono in crescita tra i gio-
vani ateismo e agnosticismo, accanto alla scelta di religioni e forme alternative di 
spiritualità che si ritrovano anche tra gli adulti. La credenza in Dio o in un Essere 
superiore resiste ancora, ma molti non lo considerano importante per la propria 
vita, per una “buona vita”. Credere in Dio è considerato un bisogno dell’uomo, 
ma non si considera più che possa rispondere ai grandi interrogativi dell’esi-
stenza. La prospettiva trascendente, e quindi anche la fede in Dio, si scontra con 
la ragione, la scienza, il progresso. La fede cattolica praticata è in grande declino 
nella frequenza ai riti, nella preghiera, anche se sono più partecipate le espres-
sioni di religiosità popolare. Il sentimento di appartenenza alla Chiesa Cattolica 
è vissuto da una minoranza, attiva e convinta, che anima esperienze in parrocchia 
e nel volontariato; a fronte di una maggioranza che continua a considerarsi cat-
tolica perché nata e cresciuta all’interno della cultura cristiana, portata a confer-
mare i valori della tradizione.  

1. La religione e la sua rilevanza per i giovani  

I giovani che si sono allontanati dalla Chiesa2 rivelano che crescendo «ma-
turano nuove consapevolezze, nuove sensibilità, nuove domande».3 Accanto a 
chi ha compreso che non vi era autentica motivazione per frequentare, si pon-
gono coloro che si sono interrogati sull’esistenza di Dio, sul senso della fede, sul 
destino dopo la morte, sul senso della sofferenza senza ricevere risposte signifi-
cative «con l’invito a non farsi troppi interrogativi».4 La difficoltà di rapporto con 
la Chiesa dipende dal suo carattere istituzionale in contrasto con una religiosità 
interiore; insegnamenti distanti dal proprio modo di pensare; linguaggi e moda-
lità che fanno sentire estranei, esclusi, giudicati; ambienti poco stimolanti. 
Emerge chiaramente nei giovani una sensibilità spirituale, un desiderio di vita e 
di relazioni autentiche, una nostalgia per percorsi formativi che hanno permesso 

                               
1 Si fa riferimento, in particolare, agli esiti delle indagini raccolti nelle pubblicazioni di F. 

GARELLI, Gente di poca fede. Il sentimento religioso nell’Italia incerta di Dio, il Mulino, Bologna 2020 e 
R. BICHI – P. BIGNARDI (Edd.), Cerco, dunque credo? I giovani e una nuova spiritualità, Vita e Pensiero, 
Milano 2024.  

2 L’attenzione è focalizzata sui dati emersi dalle interviste qualitative rivolte a giovani che 
hanno abbandonato la Chiesa, anche se le risposte trovano molti punti di contatto con l’esito dei 
focus group con coloro che sono rimasti nella Chiesa. Anche chi frequenta ancora gli ambienti 
ecclesiali si pone gli stessi interrogativi di senso, sperimenta le stesse inquietudini, vive la stessa 
ricerca, critica la Chiesa per gli stessi motivi. Cf. I. SEGHEDONI, Dove sono quelli che sono rimasti?, 
in BICHI – BIGNARDI (Edd.), Cerco, dunque credo?, 99-106. 

3 P. BIGNARDI – S. DIDONÈ, Storie di allontanamento, in BICHI – BIGNARDI (Edd.), Cerco, dun-
que credo?, 45.  

4 Ibidem, 46. 



In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC | 111 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

di crescere, «una formazione che è soprattutto umana e si rifà ai valori della soli-
darietà, del rispetto dell’altro, dell’attenzione al prossimo».5   

In generale, i giovani attribuiscono grande valore ai Vangeli sia per il mes-
saggio, in particolare il tema dell’amore, sia perché vi ritrovano la propria storia 
a indicare «un rapporto di familiarità che chiede di essere coltivato».6 Le criticità 
sono evidenziate in relazione al modo incoerente in cui il Vangelo viene vissuto 
nella Chiesa. Interessante è ritrovare l’accento emozionale anche nell’ambito del 
rapporto con il Vangelo, a tal punto «che la partecipazione emotiva viene vista 
come una delle condizioni essenziali e qualificanti dell’esperienza religiosa»,7 a 
conferma del valore della vita emotiva, della necessità di dare spazio alla dimen-
sione affettiva nel confronto con i giovani e nel processo educativo.  

2. La crisi della fede tradizionale e la ricerca di senso 

La crisi delle consuete modalità di espressione religiosa coesiste con lo svi-
luppo di una sensibilità spirituale descrivibile attraverso «alcuni termini che pos-
sono essere assunti quasi come parole-chiave per indicare che cosa significhi per 
gli intervistati essere spirituali: interiorità, natura, connessione, serenità e termini 
affini: pace, tranquillità, […]».8 Una spiritualità che riporta alla profondità di sé, 
alla possibilità di entrare in contatto con la propria interiorità anche per sfuggire 
a una vita caotica. È nell’io profondo che i giovani incontrano il dubbio e le do-
mande sul senso della vita e fanno esperienza del mistero: «Spiritualità è fare 
spazio all’ignoto, all’invisibile, a ciò che è oltre: al di là di ciò che è materiale, 
invisibile, tangibile; è leggere dentro e guardare oltre, con lo sguardo che scruta 
il mistero e si alimenta di speranza. Connettersi con la parte profonda di sé signi-
fica incontrare il proprio desiderio di felicità, la propria domanda di pienezza, e 
anche farne esperienza».9 Altro “luogo” di spiritualità è la natura, che favorisce 
la preghiera e la meditazione e permette il contatto, la vicinanza a Dio. Infine, 
«connessione non è semplicemente esperienza di un legame, è un processo; è il 
sentire che la propria vita non è gettata nel mondo, abbandonata alla propria so-
litudine, ma è in relazione a “qualcosa” o a “qualcuno”, indeterminato o perso-
nale, altro o Altro. Consente l’apertura al di là di sé, fa uscire da una solitudine 
da monade per porre in unità e sintonia con altro da sé, radice di senso della 
propria esistenza».10    

Per i giovani la Chiesa non sa rispondere alla domanda di spiritualità: ne 
consegue che religione e spiritualità sono concepite come realtà distinte e anche 
in conflitto. Nelle vite dei giovani, Dio è presente – a eccezione di chi si definisce 
ateo o agnostico e pensa che Dio o non esiste o è creato dall’uomo – associato al 

                               
5 C. CREMONESI, L’esperienza ecclesiale, in BICHI – BIGNARDI (Edd.), Cerco, dunque credo?, 65. 
6 C. STERCAL, I giovani di fronte al Vangelo, in BICHI – BIGNARDI (Edd.), Cerco, dunque credo?, 

77. 
7 Ibidem. 
8 P. BIGNARDI, Uscita dalla religione. Sete di spiritualità, in BICHI – BIGNARDI (Edd.), Cerco, 

dunque credo?, 88. 
9 Ibidem, 89. 
10 Ibidem, 90. 



112 | Flavia Montagnini  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

bene, ai valori quali rispetto, accoglienza, solidarietà, giustizia, inclusione, …; an-
che se la fede è messa alla prova dalla realtà del male.  

3. Spiritualità e religiosità: un confronto con la cultura contemporanea 

Lo sguardo sulla cultura attuale delinea una situazione ambivalente: la re-
ligione, in particolare quella cattolica, è “materia buona” solo per i quiz – in cui 
spesso sono proprio le domande di cultura religiosa a “bastonare” il concorrente 
– o per le fiction. 11 Raro assistere a talk televisivi nei quali si discuta di religione 
in modo serio e critico. Comprensibile, dato il rischio del flop all’audience. Solita-
mente la religione “fa capolino” in format di approfondimento sociale o politico 
diventando non raramente oggetto di scontro tra i partecipanti, talvolta veico-
lando informazioni parziali e pregiudiziali. L’editoria ha visto lo straordinario 
successo de Il Dio dei nostri padri del giornalista Aldo Cazzullo12 e la pubblica-
zione di un testo, interessante e sfidante, quale La Legge della Parola dello psica-
nalista Massimo Recalcati.13   

Eppure, parlare di sacro e di religione è decisivo per la riflessione pro-
fonda sull’esistenza, liberata dai limiti dell’affermazione di sé, del consenso dei 
like, della paura di dover rinunciare al proprio benessere; per la conoscenza cri-
tica della religione, quale scelta personale e fenomeno sociale, liberata dall’inau-
tenticità del funzionalismo che la qualifica come risposta ai bisogni infantili di 
sicurezza e protezione e dal suo uso strumentale a sostegno di idee politiche o 
visioni della vita tradizionaliste, dal moralismo che la riduce a sola osservanza di 
regole di comportamento, dal pericolo di considerarla ostacolo alla felicità 
dell’uomo. Il confronto con la religiosità, la spiritualità e la/le religione/i è ine-
vitabile, considerato che la domanda di senso, prima o poi, compare nella vita di 
ognuno.  

Il tratteggio essenziale di alcuni aspetti dell’attuale contesto socio-cultu-
rale fa insorgere alcune domande. La connaturale disponibilità e propensione 
dell’uomo alla ricerca di senso non implica forse che essa diventi oggetto di di-
scussione e riflessione approfondita? Il valore sociale della/e religione/i non 
comporta forse una sua rivalutazione quale radice di un’etica autentica? La spi-
ritualità come connessione con il sé, relazione con il mistero e il trascendente e 
contatto con la natura non chiama forse a una diversa educazione? La qualità 
relazionale della religiosità e della religione non chiede forse di disvelare i desi-
deri profondi dell’uomo nascosti da bisogni ingannevoli? La cultura, prodotto e 

                               
11 Solo alcuni esempi: la serie televisiva Don Matteo, prodotta dalla LUX Vide in collabo-

razione con Rai Fiction è in onda dal 2000 e alla 14a edizione ottiene ancora un 14% di preferenza 
Auditel; Che Dio ci aiuti è alla ottava edizione e raccoglie oltre il 22% di share. Un caso particolare 
è la serie televisiva americana The Chosen sulla vita di Gesù seguita in streaming da milioni di 
persone.  

12 Il testo è stato il libro più venduto nel 2024 e da esso sono nate quattro puntate di ap-
profondimento in Una giornata particolare, trasmesse da La7.  

13 Cf. M. RECALCATI, La Legge del desiderio - Radici bibliche della psicoanalisi, Einaudi, Torino 
2024. Il testo indaga il rapporto tra psicoanalisi e spiritualità, mettendo in evidenza come la parola 
di Gesù Cristo valorizza una Legge che attraverso il desiderio serve la vita e non la morte.  



In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC | 113 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

ambiente umano, può permettersi di eliminare o non tener conto della religione 
senza verificare le conseguenze di una sua negazione?  

4. Il ruolo della scuola nella trasmissione della cultura religiosa 

Domande del genere attendono sicuramente risposte articolate, coinvol-
genti molti ambiti e discipline. Una risposta deve essere ricercata nel contesto 
della scuola, comunità educante, luogo non solo di trasmissione di conoscenze 
ma anche di riflessioni critiche e di elaborazione di pensiero innovativo. La scuola 
è e deve rimanere il presidio dell’educazione integrale della persona e della for-
mazione alle competenze per la vita. 14 Le difficoltà e criticità del tempo presente 
non possono e non devono oscurare il valore della scuola: attraverso l’educazione 
e l’istruzione a ogni cittadino è data l’opportunità e la possibilità di raggiungere 
il pieno sviluppo di sé per poter partecipare alla vita economica, sociale e politica 
del proprio paese. 15 Educazione integrale e pieno sviluppo di sé esplicitano, da 
un lato, che nella scuola i saperi concorrono insieme a far crescere in pienezza la 
persona dell’alunno in tutte le sue dimensioni, anche quella spirituale; dall’altro, 
che attraverso le conoscenze si apprende a sapere, saper fare, saper essere, saper 
vivere con gli altri.16   

Considerare la scuola “presidio” significa, anche, attribuirle una funzione 
difensiva di valori fondamentali per la persona e la società: accoglienza, rispetto, 
inclusione, solidarietà, legalità.17 Non è bene per nessuno, perciò, se l’azione edu-
cativa scolastica si limita all’informazione nozionistica che non sa dare spazi e 
tempi – quando non addirittura è di ostacolo – all’interrogarsi sulla complessità 

                               
14 Le recenti Indicazioni nazionali per il curricolo. Scuola dell’infanzia e scuole del primo ciclo di 

istruzione, pubblicate dal Ministero dell’istruzione e del merito in versione definitiva il 7 luglio 
2025 per entrare in vigore dall’anno scolastico 2026-27, insistono molto sul valore della persona e 
sulla dimensione comunitaria che la scuola dovrebbe assumere, soprattutto per il dialogo con le 
famiglie. 

15 Anche di recente, all’apertura dell’anno scolastico 2025-2026, il Presidente Mattarella 
ha ricordato che a scuola si cresce, ci si incontra, si sviluppano cultura, affetti, solidarietà, cono-
scenza reciproca; si studia per essere liberi dall’ignoranza, dal bisogno, dalla violenza; si speri-
menta la vita di comunità, il senso civico; si produce futuro. Cf. Intervento del Presidente della Re-
pubblica Sergio Mattarella alla cerimonia di inaugurazione dell’anno scolastico 2025-2026, 
<https://www.quirinale.it/elementi/140677> (22.09.2025). 

16 Nel 1996 il Rapporto Unesco-Delors, Nell’educazione un tesoro evidenzia il ruolo strate-
gico dell’educazione per lo sviluppo della persona e delle relazioni sociali, contribuendo a ridurre 
povertà, esclusione, ignoranza e permettendo di raggiungere gli ideali di pace, libertà e giustizia 
sociale. Indica le mete dell’educazione: l’imparare a conoscere (sapere), unendo una conoscenza 
generale sufficientemente ampia con la possibilità di approfondire alcune materie; imparare a fare, 
per acquisire un’abilità professionale e le competenze per affrontare una varietà di situazioni e 
lavorare in gruppo; imparare ad essere, per sviluppare meglio la propria personalità e saper agire 
con sempre maggiore capacità di autonomia, giudizio e responsabilità personale per il consegui-
mento di obiettivi comuni; imparare a vivere insieme, maturando la comprensione degli altri, la 
gestione dei conflitti e la realizzazione di progetti comuni nel rispetto per i valori del pluralismo 
e della pace; cf. J. DELORS, Nell’educazione un tesoro, [1996], Armando, Roma 1997, 80-90.  

17 Non tutti questi valori sono presenti nelle citate nuove Indicazioni per la scuola dell’in-
fanzia e del primo ciclo. 



114 | Flavia Montagnini  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

dell’umano,18 alla ricerca delle vie percorribili per costruire una convivenza plu-
rale e pacifica, all’individuazione dei principi cui ispirarsi per una vita etica. La 
scuola è e deve rimanere luogo di trasmissione ed elaborazione di cultura: non 
può rinunciare alla qualità della proposta formativa giustificandosi con le diffuse 
difficoltà nell’apprendimento; non può cedere alla banalizzazione in nome di una 
falsata semplificazione; non può spingere sulla specializzazione rinunciando a 
dare strumenti per unificare; non può chiudersi alle diversità di visioni della 
realtà e della vita aprendo le porte non solo al diffondersi in un comodo pensiero 
comune, ma anche al relativismo che danneggia in egual misura le identità e le 
diversità; non può abbracciare la tecnologia sperando garantisca l’efficacia 
dell’insegnamento; non può fare proprie le richieste del mondo economico e del 
lavoro pensando di favorire il futuro dei propri alunni; non può, infine, non pro-
muovere la diffusione del sapere religioso. Il rischio è grave: deprivare la cultura 
del proprio valore e della propria funzione formativa, con ricadute negative 
sull’intera società.  

5. L’IRC come spazio di educazione integrale e costruzione del senso 

5.1. L’IRC come “laboratorio di umanizzazione” 

L’IRC ha certamente nel proprio DNA disciplinare il gene per essere nella 
scuola «laboratorio di umanizzazione»,19 uno spazio e un tempo che vuole resi-
stere alla velocità e frenesia tipiche dello stile di vita attuale e del progresso tec-
nologico per mantenere viva la possibilità di guidare, orientare, accompagnare 
bambini e ragazzi a maturare identità, libertà, autonomia, coscienza, relazionalità 
aperta e dialogica. Educare è un’azione di cura che richiede attenzione e prossi-
mità per le quali è necessaria una capacità peculiare di osservazione e di gestione 
che non può subire la tirannia né del tempo né del risultato. Tutte le discipline 
scolastiche, in realtà, condividono lo stesso compito educativo: tuttavia, sempre 
più spesso accade che la preoccupazione per l’acquisizione delle competenze e la 
formazione culturale sia usata come alibi per disattendere la cura educativa 
dell’alunno, di tutti gli alunni. L’IRC è riconosciuto – da chi se ne avvale, ma 

                               
18 Il sociologo francese Edgar Morin sostiene che la conoscenza della condizione umana 

è assente dai programmi di insegnamento perché l’umano è disperso nelle diverse discipline: 
perciò è necessario sia inserire nuovamente l’umano nel grande racconto dell’esistenza storica; 
sia restaurare la complessità dell’essere umano affinché si riconosca che è insieme fisico, biolo-
gico, psichico, culturale, sociale, storico e si prenda coscienza della propria identità personale e 
della comune identità con gli altri. Insegnare l’identità terrestre, infine, implica proiettare l’uomo 
verso il destino planetario che attende l’umanità interdipendente. Cf. E. MORIN, Insegnare a vivere. 
Manifesto per cambiare l’educazione, Raffaello Cortina, Milano 2015, 91-102. 

19 Già la nota pastorale CEI, Insegnare Religione Cattolica oggi, 19.05.1991, al n. 7 eviden-
ziava che l'IRC è a servizio della crescita globale della persona perché attenta alla dimensione 
religiosa della vita; un servizio educativo e culturale offerto a tutti gli alunni disposti a conside-
rare i grandi problemi dell’uomo e della cultura, confrontandosi con il messaggio e i valori della 
religione cattolica. La vocazione dell’IRC a essere nella scuola possibilità di laboratorio di cultura 
e umanesimo è stata ribadita da Papa Benedetto XVI in occasione del Meeting degli insegnanti di 
religione cattolica il 25 aprile 2009; cf. <https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/spee-
ches/2009/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20090425_insegnanti-religione.html>, una convin-
zione confermata più di recente anche da papa Francesco. 



In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC | 115 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

anche da altri insegnanti – quale “luogo” di interrogazione e di ricerca in cui 
ascolto senza giudizio e dialogo critico legittimano ogni interrogativo e la ricerca 
di senso, nel confronto con la ricchezza culturale ed etica del Cristianesimo-Cat-
tolicesimo.20  

5.2. L’identità culturale e dialogica dell’IRC 

L’identità culturale e dialogica della disciplina e la ricchezza dei contenuti 
proposti – sintetizzati nei grandi temi delle domande di senso, il vissuto religioso, 
i fondamenti storici e dottrinali del Cristianesimo-Cattolicesimo con la centralità 
assegnata a Gesù Cristo e alla sua opera, il linguaggio religioso, il testo biblico e 
i valori etici e religiosi – disegnano un IRC che si offre e sa creare le condizioni 
per realizzare un apprendimento attraverso cui a ciascuno e a tutti è data l’op-
portunità di confrontarsi con se stessi e gli altri, ricercare la verità per elaborare 
un pensiero personale, riconoscere che ogni animo umano è aperto alla trascen-
denza, individuare le molte e diverse risposte per vivere nella libertà e operare 
scelte consapevoli.  

Nell’IRC si indagano le tracce della ricerca umana del senso dell’esistenza 
non certo per accrescere lo spazio della filosofia, ma perché gli alunni, piccoli e 
grandi,21 identifichino come peculiare dello spirito umano l’interrogarsi pro-
fondo – sulla propria interiorità, sulla realtà, sul dolore, sul male, sul futuro, 
sull’esistenza di “qualcosa” o “qualcuno” – e riconoscano in sé la spinta ad auto-
trascendersi,22 ad andare oltre il “qui e ora” sia per radicare la vita su valori sia 

                               
20 La Quarta indagine nazionale sull’IRC ha messo in luce, da un lato, che la disciplina è 

gradita agli studenti, pur con una flessione nell’entusiasmo dalla primaria alla secondaria di II 
grado; cf. S. CICATELLI, Gli studenti di fronte all’IRC, in IDEM – G. MALIZIA (Edd.) Una disciplina alla 
prova. Quarta indagine nazionale sull’insegnamento della religione nella scuola italiana a trent’anni dalla 
revisione del Concordato, Elledici, Torino 2016, 146-170. Nel testo di A. PERON, L’insegnante di reli-
gione in Italia. Evoluzione storica del suo profilo professionale e linee per la formazione inziale e in servizio, 
oggi., LAS, Roma 2021, gli alunni intervistati esplicitano le loro ragioni per avvalersi dell’IRC con 
le risposte: «mi piace confrontarmi con chi la pensa diversamente da me», «l’insegnante rende la 
disciplina interessante», oltre il più tradizionale «l’ho sempre fatto». Le prime due motivazioni 
richiamano e confermano l’importanza di un IRC aperto e dialogico e di un Insegnante di Reli-
gione (IdR) capace di realizzare tali potenzialità: cf. Ibidem, 180-181. 

21 Ad esempio, nelle Indicazioni IRC per il Primo Ciclo (DPR 11 febbraio 2010), al termine 
della classe quinta della scuola primaria è indicato: «Scoprire la risposta della Bibbia alle do-
mande di senso dell’uomo e confrontarla con quella delle principali religioni non cristiane»; al 
termine della classe terza della scuola secondaria di I grado si legge: «Cogliere nelle domande 
dell’uomo e in tante sue esperienze tracce di una ricerca religiosa»; nel primo biennio della scuola 
secondaria di II grado tra le conoscenze è previsto per i licei: «riconosce gli interrogativi universali 
dell’uomo […] e le risposte che ne dà il cristianesimo, anche a confronto con altre religioni». 

22 Il termine fa riferimento al pensiero di Viktor Frankl, per il quale l’auto-trascendenza è 
la capacità umana di superare gli interessi egoistici ed orientarsi verso qualcosa di più grande di 
sé. Nel trovare il significato della vita e realizzarsi è all’opera la coscienza, voce della Trascen-
denza, capacità intuitiva di cogliere il significato racchiuso in ogni situazione; dare un significato 
alla vita e alla sofferenza è essere liberi di realizzare i valori, darsi uno scopo oltre se stessi, di-
ventare resilienti capaci di resistere alla disperazione e guardare al futuro con speranza. Cf. V. 
FRANKL, Alla ricerca di un significato nella vita, E. Fizzotti (Ed.), Mursia, Milano 2005; IDEM, Dio 
nell’inconscio. Psicoterapia e religione, E. Fizzotti (Ed.), Morcelliana, Brescia 2014. 



116 | Flavia Montagnini  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

per aprirsi all’incontro con l’Altro, che forse potranno chiamare “Padre” e sce-
gliere come fondamento e riferimento della propria vita. Psicologi e neuroscien-
ziati oggi concordano nel riconoscere il valore e il ruolo dell’intelligenza spiri-
tuale nel processo di umanizzazione23 e per il benessere e la salute della persona. 
La domanda di spiritualità, che rimane nonostante la crisi della religione,24 di-
mostra che l’uomo non può tacerla e non può essere disattesa per la piena com-
prensione dell’umano. L’IRC è un’occasione propizia per comprendere la spiri-
tualità e la religiosità umane, trovare le risposte che molti desiderano, imparare 
l’alfabeto di un sentimento religioso che mette al centro l’interiorità e chiede una 
spiritualità di gesti e parole nuove.  

Nell’IRC – secondo le Indicazioni nazionali, dalla scuola dell’Infanzia alla 
Secondaria di II grado, sono suggeriti contenuti di studio relativi a tradizioni re-
ligiose “altre”25 – si conosce la religione con le diverse espressioni culturali che 
ne derivano non certo per diventare insegnamento di fenomenologia religiosa o 
di storia delle religioni, ma perché gli alunni acquisiscano la consapevolezza del 
valore esistenziale della dimensione religiosa nell’uomo e del legame con la cul-
tura da cui nascono quelle diversità che è chiamato a comprendere con la mente 
e a valorizzare con il cuore. L’intercultura, un dato strutturale nelle aule scolasti-
che dove è crescente la presenza di alunni legati a storie e culture “altre” per 
effetto della migrazione,26 sollecita a investire energie nel successo formativo dei 
figli dei migranti affinché siano parte attiva nello sviluppo economico e civile 

                               
23 Gli studi di A. MASLOW (Verso una psicologia dell’essere, Ubaldini, Roma 1971e Motiva-

zione e personalità, Armando, Roma 1990) sui bisogni umani e sulle esperienze vertice, quelli di H. 
GARDNER (Educazione e sviluppo della mente. Intelligenze multiple e apprendimento, Erickson, Trento 
2022), che comprende pure  l’intelligenza spirituale, quelli di D. GOLEMAN (Intelligenza Emotiva. 
Che cos'è e perché può renderci felici, Bur Rizzoli, Milano 2011), accanto ai recenti studi nell’ambito 
delle neuroscienze e della neuro-teologia consentono di riconoscere la spiritualità come una di-
mensione fondamentale dell’uomo e le pratiche spirituali e meditative come apportatrici di be-
nefici per la salute e il benessere della persona. Cf. F. FABBRO (Ed.), Neuroscienze e spiritualità. 
Mente e Coscienza, Astrolabio-Ubaldini, Roma 2014; R. GALLINARO, Cervello umano e religione. Le 
neuroscienze di fronte a Dio e alla teologia, Cantagalli, Siena2014. 

24  Si veda, ad esempio, T. HALIK, Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare, Vita e 
Pensiero, Milano 2022; IDEM, Dio oltre i confini visibili, in «Il Regno - Attualità» 67 (2022) 12, 354-
358; G. TANZELLA-NITTI, Domanda di spiritualità e nuove forma di religiosità nella società contempora-
nea, in «DISF.org Educational», <https://disf.org/educational/percorso-tematico/domanda-di-
spiritualita-e-nuove-forme-di-religiosita-nella-societa> (consultato il 24.10.2015). 

25 Ad esempio, nelle Indicazioni IRC per la Scuola dell’Infanzia: «Riconosce nei segni del 
corpo l’esperienza religiosa propria ed altrui …»; per la Scuola Primaria (al termine della classe 
quinta): «Conoscere le origini e lo sviluppo del cristianesimo e delle altre grandi religioni indivi-
duando gli aspetti più importanti del dialogo interreligioso»; per la Scuola Secondaria di I grado: 
«Comprendere alcune categorie fondamentali della fede ebraico-cristiana (rivelazione, promessa, 
alleanza, messia, risurrezione, grazia, Regno di Dio, salvezza…) e confrontarle con quelle di altre 
maggiori religioni»; per la Scuola Secondaria di II grado (Licei): «individua la radice ebraica del 
cristianesimo e coglie la specificità della proposta cristiano-cattolica, nella singolarità della rive-
lazione di Dio Uno e Trino, distinguendola da quella di altre religioni e sistemi di significato». 

26 Nell’anno scolastico 2022-23 gli alunni con cittadinanza non italiana erano in tutto 
914.860, pari all’11,2% del totale. Se si pensa che nel 1987-88 erano 8.967 è facile vedere quanto sia 
stata rapida la crescita, concentrata soprattutto nel primo decennio del nostro secolo (MINISTERO 

DELL’ISTRUZIONE E DEL MERITO. UFFICIO DI STATISTICA, Gli alunni con cittadinanza non italiana. A.S. 
2022/2023, Agosto 2024).  



In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC | 117 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

dell’Italia, siano capaci di convivere nella pluralità, imparino a conoscere le di-
versità culturali e religiose, superare le reciproche diffidenze, sentirsi responsa-
bili di un futuro comune. L’IRC, nel rispetto della confessionalità aperta al con-
fronto con altre esperienze culturali e religiose, è strumento di comprensione e 
interpretazione della società plurale e di maturazione della capacità dialogica 
“via privilegiata” per la costruzione di contesti di vita inclusivi e pacifici.27  

Nell’IRC si approfondisce la religione cristiana e la confessione cattolica 
non certo per camuffare un’azione di proselitismo né per rilanciare valori tradi-
zionali, ma perché non si può crescere come persone e nel dialogo28 con gli altri 
senza una chiara consapevolezza delle proprie radici culturali e non si può di-
ventare persone e cittadini responsabili se si è chiusi al confronto con tutte le vi-
sioni dell’uomo e della vita. In tempi di analfabetismo religioso, le conoscenze 
dei fondamenti della fede cristiano-cattolica sono indispensabili per veicolarne la 
corretta comprensione. È assodato che l’ignoranza è fatalmente terreno fertile per 

                               
27 In questo contributo si sostiene la potenzialità per l’IRC di essere a servizio dell’educa-

zione interculturale, in riferimento sia ai contenuti (cf. la precedente nota 25), sia alla prassi di-
dattica della maggioranza degli insegnanti, nota a chi scrive attraverso l’attività di formatrice 
nella propria realtà ed in altri contesti. Soprattutto di recente, tuttavia, alcuni interventi hanno 
riproposto il tema della possibile conflittualità tra IRC confessionale ed educazione interculturale, 
tanto da richiedere un cambiamento dello statuto di tale insegnamento (cf. <https://www.setti-
mananews.it/educazione-scuola/ripensare-ora-religione/>; <https://www.tecnicadella-
scuola.it/ora-di-religione-cattolica-va-ripensata-mons-olivero-riapre-un-dibattito-cruciale-per-
la-societa-italiana>; <https://www.settimananews.it/cultura/irc-necessario-cambiare/>). Chi 
scrive condivide la prospettiva del Documento finale del Consiglio delle Conferenze Episcopali 
d’Europa, L’insegnamento della religione una risorsa per l’Europa, in cui si legge: «Attraverso l’Inse-
gnamento della religione entrano nella scuola e nel percorso di formazione delle giovani genera-
zioni oltre all’apertura a Dio, anche l’attenzione alla formazione integrale della persona, l’esplo-
razione in ordine alle domande di senso dell’esistenza, la sensibilità sulle questioni etiche e sulle 
dimensioni del dialogo e della convivenza in una società pluralista e multireligiosa come quella 
europea. In particolare, la dimensione della conoscenza di specifiche tradizioni religiose, della 
loro storia, e la ricerca di confronto e dialogo tipica delle modalità scolastiche, fornisce un utile 
contributo alla formazione sociale e civica della persona in Europa e alla sua collocazione consa-
pevole e protagonista nella società di oggi e di domani»; cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA – 

SERVIZIO NAZIONALE PER L’IRC (Ed.), L’insegnamento della religione risorsa per l’Europa. Atti della 
ricerca del Consiglio delle Conferenze episcopali d’Europa, Elledici, Leumann (TO) 2008, 434. Cf. C. 
MACALE, L’insegnamento della religione cattolica in un tempo di pluralismo religioso, in «Orientamenti 
pedagogici» 66 (2019) 4, 835-860; Scuola pubblica e religione. Quale futuro?, numero monografico di 
«Credereoggi» 42 (2022) n. 251.  

28 Nelle Indicazioni nazionali IRC è chiarito che l’IRC è a servizio della crescita della per-
sona, in tutte le sue dimensioni compresa quella religiosa. Per la Scuola dell’Infanzia si parla di 
sviluppo integrale della personalità e apertura/valorizzazione della dimensione religiosa; per il 
Primo Ciclo si evidenzia che «il confronto esplicito con la dimensione religiosa dell’esperienza 
umana svolge un ruolo insostituibile per la piena formazione della persona», sottolineando che 
quando quel confronto avviene «con la forma storica della religione cattolica svolge un ruolo 
fondamentale e costruttivo per la convivenza civile, in quanto permette di cogliere importanti 
aspetti dell’identità culturale di appartenenza e aiuta le relazioni e i rapporti tra persone di cul-
ture e religioni differenti»; per la Secondaria di II grado si sottolinea che l’IRC «risponde all’esi-
genza di riconoscere nei percorsi scolastici il valore della cultura religiosa e il contributo che i 
principi del cattolicesimo offrono alla formazione globale della persona e al patrimonio storico, 
culturale e civile del popolo italiano» e «la conoscenza della concezione cristiano-cattolica del 
mondo e della storia, come risorsa di senso per la comprensione di sé, degli altri e della vita».  



118 | Flavia Montagnini  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

atteggiamenti fondamentalisti e il diffondersi di pregiudizi e forme di denigra-
zione che costituiscono un problema culturale e sociale. L’IRC è opportunità of-
ferta a tutti per riscoprire l’identità culturale italiana e, allo stesso tempo, per ap-
prendere il vocabolario religioso attraverso il quale abilitarsi al confronto con la 
dimensione religiosa e a dialogare con chi professa una fede diversa o con chi si 
professa agnostico o ateo. 

5.3. La Bibbia e l’educazione al pensiero simbolico 

Nell’IRC si propone la conoscenza della Bibbia non certo per rendere gli 
alunni esperti cultori o provetti esegeti, ma per incontrare il testo cardine della 
cultura italiana ed europea, il “grande codice” dell’Occidente, con la sua ric-
chezza di forme letterarie, storie d’umanità e linguaggio simbolico fonte di ispi-
razione di elevata arte, letteratura e poesia. La narrazione è costitutiva 
dell’umano: da sempre attraverso le storie gli uomini hanno potuto progredire 
come singoli e gruppo perché hanno imparato a dare forma al pensiero, espri-
mere il sé, elaborare significati, affrontare problemi, incontrare gli altri, “fare me-
moria”, sviluppare socialità e moralità. La narrazione è un potente e straordina-
rio strumento di educazione: «Senza l’educazione non sapremmo camminare, 
parlare, scrivere, leggere, imparare a vivere; senza la narrazione, oltre a ciò che 
l’educazione ci offre, non potremmo manifestare le nostre idee, formulare un 
pensiero coerente, apprezzare la bellezza dei racconti di ogni giorno e tramanda-
tici. Non saremmo in grado di inventarne di nuovi».29 Nell’era digitale veloce, 
talora frammentata e superficiale si assiste alla crisi delle grandi narrazioni, quel 
patrimonio ricco e variegato di racconti, miti, simboli che rivelano l’identità di un 
popolo e ne fondano la coesione sociale, sostituite da “storie brevi”, consumate 
in fretta o da informazioni da cliccare e scrollare. Il rischio è la perdita della ca-
pacità di narrare per dare significato all’esperienza, fare memoria del passato e 
prefigurare il futuro. L’IRC, attraverso la lettura e la comprensione di pagine bi-
bliche ed evangeliche, indaga i grandi temi religiosi – creazione, alleanza, pec-
cato, salvezza, rivelazione, amore – per educare alla comprensione dell’umano, 
dare spazi e nuova vita al pensiero simbolico così da esprimere il vissuto perso-
nale, l’intuizione della trascendenza, il senso dell’esistenza.30   

5.4. Etica, identità e affettività nell’IRC 

Nell’IRC sono presenti argomenti di etica non certo per invadere il campo 
dell’Educazione Civica, ma perché gli alunni nella ricerca su fonti significative, 
nella discussione critica, nella valutazione consapevole, maturino la coscienza 
che agisce ispirata da ragionevolezza e da valori, finalizzata a realizzare il bene 
comune, la giustizia, la pace. Assunto il significato di etica secondo il Dizionario 

                               
29 D. DEMETRIO, Un’intesa tra parole, in IDEM, Educare è narrare. Le teorie, le pratiche, la cura, 

Mimesis, Milano 2012, 24.  
30 Cf. G. THEISSEN, La Bibbia nell’insegnamento della religione, in IDEM, Motivare alla Bibbia, 

Paideia, Brescia 2005, 57-101; B. SALVARANI, A scuola con la Bibbia?, in IDEM – A.TOSOLINI (Edd.), 
Bibbia, cultura e scuola, Claudiana-EMI, 2011, 122-126. 



In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC | 119 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Treccani on line: «Nel linguaggio filosofico, ogni dottrina o riflessione specula-
tiva intorno al comportamento pratico dell’uomo, soprattutto in quanto intenda 
indicare quale sia il vero bene e quali i mezzi atti a conseguirlo, quali siano i do-
veri morali verso sé stessi e verso gli altri, e quali i criteri per giudicare sulla mo-
ralità delle azioni umane»,31 è evidente che si assiste ad un deficit etico – espres-
sione usata per rilevare la mancanza di valori o comportamenti non etici nei di-
versi ambiti della vita sociale, politica ed economica e nei diversi strati della po-
polazione – nella vita sociale italiana, favorito dall’affievolirsi del legame con la 
radice cristiana e dal diffondersi del relativismo: dall’aggressività diffusa alla 
mancanza di rispetto per le persone e le loro idee, al rifiuto del dibattito con chi 
ha una diversa opinione, all’indifferenza alle regole delle convivenza civile, all’il-
legalità. L’IRC permette la riflessione critica su valori e disvalori, la coscienza 
morale, il bene e il male, la verità proprio attraverso il confronto con l’etica cri-
stiana-cattolica che propone con chiarezza la centralità della persona e la sua di-
gnità, afferma i valori etici – libertà, responsabilità, diritti fondamentali, giustizia, 
bene comune, solidarietà, pace – e indica le scelte di vita coerenti. L’IRC è disci-
plina finalizzata a far maturare negli alunni le competenze necessarie a essere 
persona e cittadino responsabile di sé e degli altri, capace di rispondere ai bisogni 
manifestati da tanti, e di costruire una cultura della responsabilità e della solida-
rietà.  

Nell’IRC è data l’occasione di affrontare il tema dell’identità non certo per 
“ospitare” una seduta di psicoterapia, ma perché gli alunni diventino consape-
voli del proprio essere creatura, caratterizzata da grandi potenzialità e segnata 
dal limite; della necessità connaturale delle relazioni, con gli altri e con l’Altro; 
del valore di impegnarsi nella costruzione di rapporti nella fiducia, nel rispetto 
di ogni diversità, nell’attenzione a chi è in difficoltà. Ansia, solitudine, disagio, 
difficoltà sono manifestazioni di una fragilità nei bambini e nei giovani32 che im-
plica un’azione educativa per comprendere ciò che si agita nell’intimo – per evi-
tare che la connaturale fragilità dell’essere umano diventi un “marchio” di debo-
lezza e, quindi, di denigrazione e isolamento – e per accompagnare con pazienza, 
ascolto ed incoraggiamento a sviluppare la resilienza e la capacità di assumersi il 
compito di crescere per condurre una vita buona e virtuosa. L’IRC proponendo 
la riflessione sulla persona nella visione cristiana dà modo agli alunni di ricono-
scere che la propria creaturalità è tanto “limite” quanto “potenzialità”. L’unicità 
di ciascuno è imprescindibile risorsa per la realizzazione personale e ricchezza 
nell’incontro con l’altro, la connaturale relazionalità è motivazione profonda del 
desiderio dell’amore che qualifica i rapporti interpersonali.   

                               
31 <https://www.treccani.it/vocabolario/etica/>. 
32  Si veda, ad esempio: S. BENZONI, Figli fragili, Laterza, Bari 2018; M. PONTILLO - S. VICARI, 

L’ansia nei bambini e negli adolescenti. Riconoscerla e affrontarla, il Mulino, Bologna 2020; G. PIETRO-

POLLI CHARMET, Adolescenti misteriosi, Mimesis, Milano 2024; J. HAIDT, La generazione ansiosa, Riz-
zoli, Milano 2024; M. LANCINI, Il ritiro sociale negli adolescenti. La solitudine di una generazione iper-
connessa, Raffaello Cortina, Milano 2019; IDEM, Sii te stesso a modo mio. Essere adolescenti nell’epoca 
della fragilità adulta, Raffaello Cortina, Milano 2023; IDEM, Chiamami adulto. Come stare in relazione 
con gli adolescenti, Raffaello Cortina, Milano 2025. 



120 | Flavia Montagnini  

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Nell’IRC si attuano percorsi di educazione all’affettività e alle emozioni 
non certo per sostituirsi a progetti svolti da esperti, ma per contribuire allo svi-
luppo delle Life Skills (competenze di vita) 33 e per favorire le relazioni nella con-
sapevolezza e nel riconoscimento che si cresce e si vive “con” gli altri, parte di 
una “rete sociale” che connette tutti in modo profondo, apre alla condivisione e 
motiva all’impegno a prendersi cura degli altri. Le competenze di vita indicano 
le abilità cognitive, emotive e relazionali che permettono di affrontare con effica-
cia gli eventi e le sfide della quotidianità per conseguire salute e benessere. Se-
condo l’OMS (Organizzazione Mondiale della Sanità) tra le dieci competenze 
fondamentali sono comprese la consapevolezza di sé, la gestione delle emozioni, 
la gestione dello stress e l’empatia. In particolare, oggi è importante l’azione edu-
cativa che insegna a gestire le proprie emozioni per essere padroni di sé e trasfor-
marle in strumenti per agire, senza farsi travolgere o trasportare da esse; favori-
sce lo sviluppo dell’empatia quale capacità di riconoscere e condividere le emo-
zioni degli altri, mettersi nei panni degli altri senza essere sopraffatti dalle loro 
emozioni e saper ascoltare l’altro in modo attivo e interessato.  

L’IRC, attraverso la riflessione sulla natura e valore delle relazioni inter-
personali ed affettive, è spazio accogliente e senza giudizio per esprimere il vis-
suto emotivo e ambito relazionale in cui riconoscere che l’amore gratuito e soli-
dale, cuore del messaggio cristiano, è concretamente possibile e ad esso si pos-
sono ancorare le scelte di vita con fiducia e speranza. In quest’agorà relazionale 
è possibile accompagnare gli alunni a maturare la competenza di proiettarsi nel 
futuro e divenire protagonisti del cambiamento culturale, sociale, etico. Andando 
oltre, l’IRC può costituire un ambiente idoneo non solo ad acquisire le compe-
tenze per “gestire” la vita presente ma anche per “immaginare”, costruire il fu-
turo.34   

Conclusione 

Sul palcoscenico di una religione che si rappresenta come ricerca di sacro 
e di trascendenza per appagare l’interiore desiderio di spiritualità, per trovare le 
risposte di senso che qualificano l’esistenza umana, per riappropriarsi del lin-
guaggio simbolico con cui esprimere l’inesprimibile mistero della vita e di Dio, 
l’IRC nella scuola costituisce “luogo” di interrogazione e di ricerca, spazio edu-
cativo privilegiato – per la sua peculiarità rispetto alle altre discipline – in cui 
promuovere la crescita dell’umano aperto alla trascendenza e capace di confron-
tarsi in modo intelligente con la dimensione religiosa della cultura e della vita. 
All’impegno degli IdR è affidato questo delicato compito. Docenti professionisti 
capaci di avvalersi di ogni strategia che incoraggia l’analisi critica su testi e fonti 
autorevoli e significative, la cooperazione nell’indagare le situazioni, la discus-
sione aperta alla ricerca di risposte e soluzioni. Docenti educatori che con lo stile 
relazionale marcato da cura e passione educativa sanno guidare, orientare, ac-
compagnare nella crescita dell’umano ogni alunno convinti che solo così si possa 

                               
33 Cf. <https://www.lifeskills.it/le-10-lifeskills/>. 
34 Si veda, ad esempio, S. NOSARI – E. GUARCELO, Quali skills per l’umano?, Mondadori 

Università, Città di Castello 2024. 



In risposta alla ricerca di senso: il contributo dell’IRC | 121 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

preparare il terreno perché fruttifichi, nel tempo, il seme della Verità, della Bel-
lezza, della Bontà rivelazioni dell’Amore che ha indicato a tutti la via verso la 
felicità autentica e senza fine.   
 

In Response to the Search for Meaning: the Contribution of CRE    
 

► ABSTRACT 
In Italy today, where there is a crisis of belonging to Catholicism and widespread 

religious illiteracy, questions arise about the relationship between education and reli-
gion, focusing on Catholic Religious Education (CRE). Understood as a discipline that 
benefits from critical reflection and open engagement with culture, CRE is called to be 
implemented in schools as a "laboratory of humanization" and a "place" for questioning 
and research where non-judgmental listening and critical dialogue legitimize every 
question and the search for meaningful answers, in light of the cultural and ethical rich-
ness of Christianity-Catholicism. It is therefore useful to identify and verify the criteria 
that make CRE an educational resource for individuals and society. 

► KEYWORDS 
Catholic Religious Education; Critical Knowledge; Education;  
Existential Questions; Human Condition; Personal Search; Religion.   

 

  montagnini.flavia@gmail.com

 



 

 

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 123-138.  

14 dicembre 1985-2025: quarant’anni dalla prima Intesa 
sull’IRC. Una retrospettiva (e un ricordo della senatrice 
Franca Falcucci)   

Pasquale Nascenti Giaquinto * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
Il presente contributo si propone di ripercorrere, in occasione del quarante-

simo anniversario della firma della prima Intesa tra la CEI e il Ministero dell’Istru-
zione per l’attuazione dell’IRC neo-concordatario, la fase preparatoria e attuativa 
dell’accordo. In particolare, a seguito della firma, i fatti che seguirono fecero emer-
gere acredini mai sopite con critiche, a volte mirate, altre volte inopportune, orientate 
a rimettere in discussione tutto il sistema concordatario. Il clima politico e sociale si 
arroventò per mesi, il dibattito occupò tutti gli spazi, le attività del Ministero furono 
frenetiche e concitate, la senatrice Franca Falcucci, a capo del Dicastero competente, 
venne pesantemente vessata per il suo operato. Furono avviati una serie di ricorsi 
che impugnarono le decisioni ministeriali, anche allo scopo di risalire al Concordato 
e all’Intesa e metterli in crisi. Dopo una ricostruzione storico-documentale degli 
eventi che tenterà di far emergere i nodi della questione, si evidenzierà la visione di 
scuola della Ministra Falcucci, così come traspare dall’azione politico-amministra-
tiva messa in atto per il nuovo IRC.  

► PAROLE CHIAVE 
Franca Falcucci; Intesa 1985; IRC; Rapporti Stato-Chiesa; Ugo Poletti. 

*Pasquale Nascenti Giaquinto: è cultore della materia “Storia della pedagogia 

dell’educazione” presso l’Università Europea di Roma. Insegnante IRC. 



124 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 
1. Introduzione 

Il 14 dicembre 2025 ricorrono quarant’anni dalla firma della prima Intesa 
tra la Conferenza Episcopale Italiana (CEI) e il Ministero della Pubblica Istru-
zione (MPI).1 Si trattò di un momento importante e delicato nel percorso di at-
tuazione del nuovo Insegnamento della religione cattolica (IRC) nelle scuole, per-
ché dopo la firma dell’Accordo di Revisione, stipulato il 18 febbraio 1984, e lo 
scambio degli strumenti di ratifica, avvenuto il 3 giugno 1985, si dava il via alla 
fase attuativa che interessava direttamente le autorità preposte, all’epoca rappre-
sentate dal cardinale Ugo Poletti,2 in qualità di Presidente della CEI, e dalla sena-
trice democristiana Franca Falcucci,3 a capo del Dicastero dell’Istruzione.  

Nei riguardi nel nuovo insegnamento, come normato dall’art. 9 c. 2 del 
nuovo Accordo, il Protocollo addizionale, all’art. 5, confermava il riconoscimento 
dell’idoneità diocesana per tutti i docenti nominati dall’autorità scolastica d’in-
tesa con quella ecclesiastica e demandava a successiva Intesa tra la CEI e il MPI 
la determinazione: 1) dei programmi dell’insegnamento della religione cattolica 
per i diversi ordini e gradi delle scuole pubbliche, 2) delle modalità organizzative 
dell’insegnamento anche in relazione alla collocazione nel quadro degli orari 
delle lezioni, 3) dei criteri per la scelta dei libri di testo, 4) dei profili di qualifica-
zione professionale dei docenti. 

Ma i fatti che seguirono, prima e specialmente dopo la pubblicazione della 
prima Intesa, fecero risalire a galla acredini mai sopite con critiche, a volte mirate, 
altre volte inopportune, orientate a rimettere in discussione tutto il sistema con-
cordatario. Il clima politico e sociale si arroventò per mesi, il dibattito occupò tutti 
gli spazi, le attività del MPI furono frenetiche e concitate, la senatrice Falcucci 
venne pesantemente vessata per il suo operato. Furono avviati una serie di ricorsi 
che impugnarono le decisioni ministeriali, anche allo scopo di risalire al Concor-
dato e all’Intesa e metterli in crisi, portando la Corte costituzionale a esprimersi, 
per ben tre volte, su alcuni aspetti del tema che sembravano dar adito a dubbi 
interpretativi.  

                               
1 L’Intesa è stata recepita dall’ordinamento italiano con D.P.R. 16 dicembre 1985, n. 751 

“Esecuzione dell’Intesa tra l’autorità scolastica italiana e la Conferenza episcopale italiana per 
l’insegnamento della religione cattolica nelle scuola pubbliche”, in «Gazzetta Ufficiale» Serie ge-
nerale n. 299 del 20.12.1985. 

2 Per una retrospettiva sulla vita e l’operato del card. Poletti, specialmente nei suoi anni 
romani, si veda D. ROCCIOLO (Ed.), Il cardinale Ugo Poletti. Atti del convegno di studi (Laterano, 4 
novembre 2021), San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2023. 

3 Per una prima ricostruzione dell’attività politica della senatrice si veda G. TOGNON, Fal-
cucci Franca, in M. LAENG (Ed.), Enciclopedia pedagogica. Appendice A-Z, La Scuola, Brescia 2003, 
coll. 547-549; cf. anche L. PAZZAGLIA (Ed.), Crescere insieme. Scritti di Sergio Mattarella, La Scuola, 
Brescia 2015, 36-37. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 125 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Il presente contributo tenta di ricostruire gli eventi e il clima dell’epoca, 
provando a far emergere i nodi della questione e, soprattutto, tentare di eviden-
ziare la visione di scuola della Ministra Falcucci, così come traspare dal suo ope-
rato. Ma procediamo con ordine. 

2. L’iter dell’Intesa 

Il giorno stesso dello scambio delle ratifiche, il Segretario di Stato mons. 
Casaroli (che aveva fatto parte della Commissione paritetica dell’iter di revisione) 
e il Presidente del Consiglio Craxi (a capo di un Governo cosiddetto pentapartito) 
si impegnarono a procedere con maggior sollecitudine possibile per rendere pie-
namente operante il rinnovato sistema concordatario, anche in considerazione 
della mancanza di un tempo definito di vacatio legis, e in vista delle iscrizioni al 
nuovo anno scolastico 1986-1987, primo anno di attuazione del nuovo sistema. 
Con l’avvio del 1985-1986, però, iniziarono a sollevarsi le prime critiche alla se-
natrice Falcucci, richiamata a un’applicazione coerente delle nuove norme con-
cordatarie già a partire dall’anno scolastico appena iniziato. Si puntava il dito 
contro la C.M. 18 maggio 1985, n. 156, emanata dal MPI e indirizzata ai direttori 
didattici e ai presidi che, relativamente all’insegnamento della religione, indicava 
di doversi attenere alle vecchie disposizioni in attesa delle nuove norme coerenti 
con il Concordato, con il conseguente mantenimento del sistema dell’esonero.  

I primi passi furono compiuti dalla Segreteria generale della CEI che, il 20 
settembre 1985, inviò un appunto alla Ministra nel quale si limitava a raccogliere 
un «inventario di problemi, in vista di una prima informale discussione».4 Dopo 
la proposta di un preambolo che esprimesse il richiamo alle fonti concordatarie e 
la competenza delle rispettive autorità, si prendeva atto, per quanto riguardava i 
programmi scolastici, dell’impossibilità di elaborarne dei nuovi a breve termine 
e comunque rimettendoli alla competenza specifica dell’autorità ecclesiastica. Si 
passava, poi, a esaminare la questione degli insegnanti, ritenuta una delle più 
complesse per i molteplici aspetti da affrontare. L’idoneità di competenza 
dell’Ordinario, per i requisiti morali ed ecclesiali, poteva essere pensata sulla 
base di precisi titoli di studio, articolati per ordine di scuola e per tipologia di 
docente. Andava, inoltre, chiarito se la nomina di intesa dovesse contenere indi-
cazioni per la sede e l’orario di servizio e un numero massimo di classi e ore di 
insegnamento nel quadro settimanale delle lezioni. Si cominciava a chiarire che 
cosa si intendesse per “scelta fatta all’atto di iscrizione” (essendo l’atto di iscri-
zione configurato con diversi criteri per i diversi gradi di scuola) e quali possibi-
lità ci fossero per modificare la scelta ogni anno. Chiudeva l’appunto la questione 
dell’esercizio del diritto di avvalersi o non avvalersi, sulla quale la CEI specifi-
cava:  

 

                               
4 La documentazione di archivio di seguito citata è stata consultata presso il CENTRO DI 

DOCUMENTAZIONE E RICERCA “RACCOLTE STORICHE” DELL’UNIVERSITÀ CATTOLICA DEL SACRO 

CUORE (SEDE DI BRESCIA), ARCHIVIO PER LA STORIA DELL’EDUCAZIONE IN ITALIA (=ASE), Fondo 
Franca Falcucci, Fasc. 1, Sf. 1: Dossier Trattative per l’Intesa 20.9.85-22.11.85 bozze finali, b. 1, CEI-
Segreteria, L’insegnamento della religione cattolica (Appunto), 20.9.1985, f. 1, dattiloscritto in co-
pia con annotazioni manoscritte. 



126 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

La libertà di coscienza è un valore e non disimpegno; […] la nuova disci-
plina impone, di fatto, circostanze nuove di disparità tra gli alunni, ed esige pre-
ciso impegno di tutti, sul piano pedagogico e scolastico, perché la disparità non 
diventi discriminazione […] tenuto conto sia dei previsti o prevedibili insegna-
menti di religione impartiti da altre confessioni religiose, sia delle possibilità of-
ferte dalla legislazione scolastica di proporre correttamente agli alunni, che co-
munque non si avvalessero di alcun insegnamento della religione, una qualche 
attività didattica, che non sia concorrenza o svalutazione dello stesso insegna-

mento della religione.5 

Il lavoro che ne seguì fu denso e incalzante. La prima bozza del docu-
mento, datata 11 ottobre 1985, si concentrò sui profili di qualificazione professio-
nale, suddivisi per categorie: materne-elementari e secondarie I-II grado, con una 
fase transitoria volta a tutelare prioritariamente i docenti già in servizio nell’anno 
scolastico 1985-1986. I docenti di scuola materna ed elementare di posto comune, 
se idonei e disponibili, avrebbero continuato a impartire l’insegnamento ma per 
la scuola secondaria sarebbe stato possibile nominare anche docenti di ruolo o 
non di ruolo abilitati in altre discipline che avrebbero potuto, in tutto o in parte, 
esonerarsi dall’orario di cattedra per insegnare religione cattolica se, ovviamente, 
in possesso di idoneità diocesana. Si trattava di una proposta decisamente inedita 
che avrà vita breve per la sua completa inattuabilità. 

La versione successiva del 25 ottobre, più aderente nella struttura in quat-
tro punti del Protocollo, prevedeva, ai fini dell’esercizio, «una tempestiva e do-
cumentata informazione agli interessati da parte dell’autorità scolastica»6  e, a 
coloro che non si fossero avvalsi, sarebbe stata assicurata ogni opportuna attività 
educativa, affidata ai presidi e ai collegi docenti. Nel giro di un mese la bozza 
ricevette numerose nuove stesure e correzioni7 e fu anche influenzata da osser-
vazioni inviate dall’esterno. Il 6 novembre, il sottosegretario di Stato Giuliano 
Amato faceva pervenire un pro-memoria8 con una serie di osservazioni analitiche 
e puntuali. Tra queste, si raccomandava di evitare qualsiasi tipo di dichiarazione 
da effettuare a cura degli alunni e delle famiglie, per evitare richiami con il si-
stema dell’esonero, ma soltanto e unicamente rispondere alla richiesta dell’auto-
rità scolastica di avvalersi o non avvalersi. Sullo stato giuridico dei docenti, 
Amato riteneva non ammissibile utilizzare il riferimento alle esigenze di stabilità 
per introdurre nell’Intesa una qualche forma di regolamentazione giuridica, per-
ché la materia, che esulava dall’Intesa, faceva capo a una norma statale, la L. 824 
del 1930. Il sistema poteva certamente essere modificato ma, in assenza di rettifi-

                               
5 Ibidem, f. 4-5, dattiloscritto in copia con annotazioni manoscritte. 
6 Ibidem, Bozza del 25.10.1985, art. 2.1 ultimo capoverso, f. 2, dattiloscritto in copia con 

annotazioni manoscritte. 
7 Il Fondo Franca Falcucci ne annovera diverse stesure: quella del’11 ottobre, a cui si è 

fatto riferimento, con le varianti del 18 ottobre; quella del 25 ottobre, alla quale fecero seguito 
altre, ognuna con delle varianti seppur minime, segnate con la data: 7 novembre, 8 novembre, 11 
novembre, 12 novembre, 14 novembre e 25 novembre, queste ultime due con più varianti al loro 
interno, l’ultima delle quali da considerarsi definitiva. 

8 Ibidem, Bozze finali, Pro-memoria, Insegnamento della religione cattolica: bozza di in-
tesa CEI-Ministero PI, 6.11.85, b. 1, dattiloscritto in copia con annotazioni manoscritte, f. 3. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 127 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

che di provenienza concordataria ed esclusa la competenza dell’Intesa sulla que-
stione, non rimaneva che quanto regolato dalla normativa in vigore, almeno fino 
a nuova previsione legislativa.  

La versione finale del 22 novembre9 si presentava quasi del tutto identica 
a quella che diventerà ufficiale. Il giorno dopo, mons. Egidio Caporello, Segreta-
rio generale della CEI, inviava al MPI la bozza finale redatta a seguito degli ultimi 
incontri, con qualche proposta di variante come emersa dal dibattito. Il Segretario 
aggiungeva anche un elemento, non formalizzato nella bozza ma chiaramente 
emerso dal confronto, riguardante la questione dei non avvalentisi, auspicando 
la massima attenzione sul tema:  

La CEI ha grande attenzione per i “non avvalentisi”, e pur non essendo la 
questione oggetto di intesa o comunque competenza della CEI, ritiene povera 
l’immagine di una intesa che badi solo a soddisfare le esigenze di coloro che si 
avvarranno dell’insegnamento.10  

La questione era stata ampiamente dibattuta in fase di iter e ora ritornava 
a occupare una certa priorità. Da un lato l’intenzione era quella di poter, in qual-
che modo, arrivare anche agli alunni non avvalentisi, per poter fornire loro 
un’adeguata alternativa, che potesse essere educativamente valida; dall’altro 
lato, si temeva sinceramente che, in mancanza di proposte valide, si sarebbe ge-
nerata un’emorragia di avvalentisi, con rapido crollo di interesse verso il nuovo 
IRC. 

Nei giorni 11 e 12 dicembre la senatrice presentò11 il testo alla Commis-
sione Istruzione della Camera. Il dibattito si mosse sostanzialmente su due diret-
trici, la prima riguardante osservazioni più dirette al contenuto dell’Intesa, la 
quale – si prendeva atto – andava a definire concretamente alcuni elementi del 
tutto nuovi. Una parte della maggioranza (repubblicani) e l’opposizione (comu-
nisti e radicali) obiettavano che i programmi e i titoli di studio, da definire di 
intesa con la CEI, sarebbero stati sottratti ai meccanismi statali; inoltre, non si 
condivideva la quantificazione delle lezioni di religione alla scuola materna ed 
elementare in due ore settimanali, e si temeva che la scelta collocata all’atto 
dell’iscrizione e poi confermata, non fosse altro che una riproposizione celata del 
sistema dell’esonero. Queste prime osservazioni inauguravano una certa moda-
lità, pesantemente ricalcata in seguito, di porre le invettive: ciò che l’Intesa stava 
andando a regolamentare era un indebito ampliamento del Concordato, perché 
introduceva elementi di novità che il Concordato non prevedeva. La critica mossa 
mostrava come le principali questioni affrontate durante l’iter e le soluzioni adot-
tate, fossero state inquadrate soltanto sul piano teorico, senza quella necessaria 
lunghezza di visione che avrebbe portato a valutarne le modalità applicative e i 
conseguenti risvolti problematici. Al contempo, le critiche, nella loro malcelata 

                               
9 Ibidem, Proposte di bozze finali CEI-PI, 22.11.1985-memoria, b. 1, dattiloscritto in copia 

con annotazioni manoscritte e firma autografa Falcucci. 
10 Ibidem, Lettera di mons. Caporello al dir. Domenico Fazio, Capo Gabinetto MPI, 

23.11.1985, b. 1, dattiloscritto con firma autografa. 
11 Cf. CAMERA DEI DEPUTATI, VIII Commissione, Bollettino n. 506 e n. 507, Resoconto som-

mario, IX legislatura, 11 e 12 dicembre 1985. 



128 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

ricerca di consenso politico, mostravano l’originaria intenzione di bloccare, o al-
meno arginare, il Concordato e le sue applicazioni.  

La senatrice Falcucci, più che criticare la strumentalizzazione politica, 
scelse di rispondere in modo pertinente a tutte le osservazioni, sostenendo come 
alcuni elementi derivassero direttamente dalle scelte concordatarie che, nella fat-
tispecie, richiedevano una esplicita presenza nella scuola materna (garantire il 
diritto di non avvalersi ed escludere un insegnamento diffuso della religione, si-
gnificava, in qualche modo, arrivare a determinare con chiarezza lo spazio di una 
disciplina alla quale sottrarsi), che il diritto di scelta fosse esercitato all’atto 
dell’iscrizione (e l’iscrizione si fa all’inizio del ciclo), che i programmi e i docenti 
fossero pattuiti d’intesa (se la nuova disciplina doveva essere conforme alla dot-
trina della Chiesa, non c’era altro modo di farlo che sottoporre alla Chiesa i pro-
grammi, gli insegnanti, i libri di testo), che la disciplina fosse inserita nell’attività 
scolastica ordinaria, senza per questo comportare né una sua curricularità né una 
sua elettività.  

La seconda direzione delle critiche, sulla quale l’opposizione (sinistra in-
dipendente e comunisti) si faceva particolarmente aspra, veniva mossa sul piano 
procedurale. Si richiedeva che il testo dell’Intesa fosse sottoposto al Parlamento 
prima della firma con la CEI, per evitare, anche in questo caso, che si potessero 
introdurre elementi non previsti dal Concordato. La Ministra sottolineò che il te-
sto, ovviamente, non era ancora stato sottoscritto dalle parti e che, trattandosi di 
norme di rango inferiore, il suo operato era stato attuato in piena consonanza con 
il Governo e la Presidenza del Consiglio, ricordando, al contempo, che agli inizi 
del 1984, in occasione della firma del nuovo Concordato, il Presidente Craxi si 
era comportato alla stessa maniera: non aveva sottoposto ai parlamentari il testo 
dell’Accordo ma solo specificato alcune linee di indirizzo. È dal breve resoconto 
appena descritto che si possono evincere, allo stato embrionale, alcuni elementi 
che saranno dominanti nel duro dibattito nei mesi successivi e che ricadranno (o, 
almeno, verranno fatti ricadere) sulla responsabilità della senatrice.  

Nel Consiglio dei Ministri del 14 dicembre, il Presidente del Consiglio au-
torizzava la Ministra a procedere. Al momento della firma, le parti si scambia-
rono parole di impegno e reciproca collaborazione. La senatrice12 confermò la 
piena intenzione di continuare sulla scia dei principi del nuovo Accordo e per 
questo dichiarava l’impegno di tutto il suo Ministero a promuovere un insegna-
mento dai profili educativi e culturali. Ribadendo la convinzione della corret-
tezza del proprio operato, confermava come l’Intesa non determinava, né poteva 
determinare, materie di esclusiva competenza dello Stato, come lo status giuri-
dico dei docenti e le attività culturali in cui sarebbero stati impegnati gli alunni 
non avvalentisi ma si sarebbe adoperata per emanare specifiche disposizioni.  

Pure il card. Poletti esprimeva soddisfazione per il primo atto formale di 
collaborazione tra le competenti autorità. Confermava come la cultura religiosa 
concorresse  

 

                               
12 Cf. Dichiarazione del Ministro della PI in occasione della firma dell’Intesa, in «Religione e 

Scuola» 5 (1986) 7. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 129 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

alla formazione di una umanità più ricca nei ragazzi e nei giovani, perché li sti-
mola a più penetrante attenzione agli interrogativi fondamentali sul senso della 
vita e sul destino personale e sociale dell’uomo, che scaturiscono dalla sua stessa 
natura, li apre alla riflessione sui grandi problemi morali che ne conseguono, li 
educa al rispetto di ogni persona nella luce di Dio, in un orizzonte di reciproca 
accoglienza, li impegna nel servizio della fraternità e della solidarietà.13 

3. Dopo l’Intesa 

Qualche giorno dopo il MPI emanava la C.M. 20 dicembre 1985, n. 368 con 
la quale si intendevano impartire disposizioni alle scuole sul rinnovato assetto. 
Esplicitati i riferimenti normativi (curioso notare come in premessa non si facesse 
riferimento soltanto al nuovo Accordo ma anche all’Intesa con la Tavola Val-
dese), la Circolare si articolava definendo le modalità per l’esercizio del diritto di 
avvalersi o non avvalersi, le modalità di organizzazione, la formazione dell’ora-
rio settimanale, i programmi (entro sei mesi sarebbero stati definiti quelli per la 
scuola materna, entro due anni gli altri), i libri di testo. 

Ma già dal giorno prima, nel momento della diffusione del testo dell’In-
tesa, una parte del Parlamento si era schierato contro la Ministra con una serie di 
mozioni parlamentari,14 che si acuirono nel dibattito del 14-15-16 gennaio 1986 e 
che si riverberò anche nella stampa,15 arroventando il clima politico e sociale per 
diverse settimane. La senatrice veniva accusata di aver agito scorrettamente, nel 
metodo, per non aver previamente sottoposto al Parlamento il testo dell’Intesa, 
al fine di conferirle la veste di legge ordinaria, dichiarando quindi illegittimo il 
D.P.R. che ne conseguiva e, nel merito, per non aver consentito che l’esercizio del 
diritto di scelta avvenisse ogni anno, per non aver fissato l’ora di religione all’ini-
zio o alla fine delle lezioni, per non aver espunto la disciplina dalla pagella sco-
lastica, per non aver garantito pieno carattere formativo alle attività alternative 
all’IRC, non essendo accettabile che detta materia fosse lasciata alla discrezione 
dei singoli collegi docenti, per non aver provveduto a uno stato giuridico dei do-
centi di religione. Anche nei primi giorni del 1986, le richieste di chiarimenti in-
calzarono arrivando a tacciare la Ministra di comportamento anticostituzionale 
che minacciava la raggiunta pace religiosa, e a richiedere la sospensione della 
C.M. 368. In non pochi casi, le critiche erano direttamente volte al nuovo Concor-
dato e alla persona della senatrice, arrivando a insinuare che in tutta l’operazione 
Franca Falcucci si fosse ricordata soltanto di essere una cattolica fervente, dimen-
ticando di essere un ministro della Repubblica.16 

                               
13 Ibidem. 
14 Cf. CAMERA DEI DEPUTATI, Assemblea, Resoconto stenografico. IX legislatura, seduta n. 

408, 20 dicembre 1985, mozioni 1-00156, 1-00157, 1-00158; seduta n. 414, 13 gennaio 1986, mozione 
1-00163, 1-00164; seduta n. 415, 14 gennaio 1986, mozione da 1-00156 a 1-00164. Le mozioni furono 
firmate dai parlamentari che già avevano contestato la senatrice in Commissione Istruzione. 

15 Si veda l’efficace rassegna stampa offerta da: A.G. GIANI, L’Intesa e la contesa. Il dibattito 
sull’insegnamento della religione dopo il nuovo Concordato, in E. CATARSI (Ed.), L’insegnamento della 
religione nella scuola italiana, FrancoAngeli, Milano 1989, 49-77. 

16 Utile per una cronaca riflessiva anche L. COMINOTTI, Religione e Scuola. Storia di un inse-
gnamento contestato, Nordpress, Chiari (BS) 1993. Cf. anche G. GOZZER, L’ora di religione “avvalersi 
o non avvalersi”?, Anicia, Roma 1986. 



130 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Il Presidente Craxi, constatando l’aumento vertiginoso delle mozioni e il 
numero dei parlamentari firmatari (da parte della sinistra indipendente, seguita 
da liberali, repubblicani, socialisti, socialdemocratici e anche da democristiani) e 
ritenendo che il Governo non poteva sottrarsi alle richieste del Parlamento, indi-
rizzava alla Ministra una lettera, nella quale la invitava a valutare «l’opportunità 
di un tempestivo chiarimento che, senza arrivare a sospendere la circolare già 
emessa, ne preannunci ai Provveditori una ulteriore, sulla base degli orienta-
menti, conformi alle Intese stipulate, che emergeranno in Parlamento».17 Rispon-
dendo a stretto giro, la senatrice ritenne il proprio operato un «doveroso adem-
pimento a seguito dell’intesa raggiunta con la CEI, rientrante nell’esercizio della 
potestà amministrativa che compete al Ministro», ma che comunque non inten-
deva condizionare «in nessun modo la possibilità per il Parlamento di prendere 
iniziative legislative di modifica».18 Non era celata, però, una certa amarezza. 
Una delle mozioni presentate alla Camera era stata firmata proprio dal respon-
sabile del settore scuola del partito del Presidente Craxi, il Partito Socialista:  

Tu sai che il mio operato, in questa delicata vicenda, per il merito e per le 
procedure, è stato, in ogni momento, concordato con i tuoi più diretti collabora-
tori e sai anche che il mio comportamento è ispirato a lealtà, anche nei confronti 
della tua persona. Mi sento perciò in diritto, per il rispetto della verità e per la 
particolare natura del problema in discussione, di richiedere ed ottenere, in occa-
sione del dibattito alla Camera, il formale riconoscimento della mia correttezza e 
di ottenerlo, oltre che da te, come per la verità hai già fatto, anche dal tuo gruppo 
parlamentare.19 

Durante la seduta alla Camera del 15 gennaio 1986, la senatrice ebbe modo, 
in un lungo discorso, di dare riscontro a tutte le critiche rivolte a lei e alla sua 
azione politica e amministrativa.20 Rispediva al mittente, anzitutto, le accuse sul 
metodo, dichiarando che la procedura seguita era stata concordata con la Presi-
denza del Consiglio: «Anche in ordine allo strumento adottato, cioè il decreto, 
ritengo che esso sia stato usato in maniera corretta, perché l’accordo addizionale 
che modifica il Concordato prevede che questa parte dell’intesa sia definita tra 
l’Autorità scolastica e la Conferenza episcopale. Non si prevede, infatti, come per 
altra materia trattata nel medesimo accordo, il ricorso a provvedimenti di carat-
tere legislativo».21 E rispose puntualmente anche alle osservazioni nel merito. Per 
i programmi della scuola materna evidenziò come, per quanto ora autonomi, i 
contenuti echeggiassero gli orientamenti del 1969; per il diritto di scelta, segnalò 
come avesse mantenuto la possibilità di esercitarlo ogni anno; per l’attribuzione 

                               
17 ASE, Fondo Franca Falcucci, Fasc. 3: Circolari: attività educative e programmi in merito 

all’IRC nelle scuole di diverso ordine e grado (20.12.85-3.6.87), b. 1, Lettera del Presidente del 
Consiglio dei Ministri al Ministro della Pubblica Istruzione, 8.1.1986, dattiloscritto con firma ma-
noscritta, in copia. 

18 Ibidem, Lettera del Ministro della P.I al Presidente del Consiglio dei Ministri, 10.1.1986, 
f. 2, dattiloscritto in copia. 

19 Ibidem, f. 3. 
20 Cf. CAMERA DEI DEPUTATI, Assemblea, Resoconto stenografico. IX legislatura, seduta n. 

416, 15 gennaio 1986, 35921-35933. 
21 Ibidem, 35923. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 131 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

delle due ore alla scuola elementare, dichiarò di essersi rifatta alla legislazione 
vigente (R.D. 1297/1928 art. 108); per la collocazione dell’IRC nel quadro orario, 
come richiesto dal Protocollo addizionale, concludeva che ciò doveva avvenire 
«secondo il consueto criterio di equilibrata distribuzione delle diverse discipline 
nella giornata e nella settimana, nell’ambito della scuola e per ciascuna classe».22 
Infine, colse l’occasione, nelle battute finali, per scrollarsi di dosso l’appellativo 
di “zoccolo duro” dell’area clericale:  

Non sono turbata dalla sprezzante definizione, che per altro respingo. Ba-
sta a me poter considerare uno dei doni più preziosi ricevuti nella mia vita, il 
fatto di essermi potuta formare, spiritualmente e politicamente, alla scuola di Al-
cide De Gasperi: se la mia coscienza è tranquilla, ciò non deriva solo dalla consa-
pevolezza di aver agito con lealtà e correttezza, ma anche dal fatto che anche dalla 
mia fede religiosa ho appreso ad avere un rispetto sacro dei doveri di Stato.23 

Al termine della relazione, il Governo respingeva tutte le mozioni, confer-
mando l’operato della senatrice e apponendo la questione di fiducia sulla risolu-
zione 6-0007324 proposta dai partiti di maggioranza (DC-PSI-PRI-PSDI) con l’ap-
porto tecnico del PLI, che l’approvarono salvando il Governo; ma la senatrice 
incassò molte polemiche da diverse parti, tra cui anche quelle del card. Poletti 
che non mancò anch’egli di strumentalizzare il discorso, addossandole la respon-
sabilità di non aver incluso nelle trattative per l’Intesa quegli elementi di pura 
competenza statale: 

I rilievi che avevamo segnalato al Ministro sui problemi relativi all’inse-
gnamento alternativo all’IR confessionale e sulla disciplina del non avvalersi, non 
sono stati accolti. L’Intesa poteva avere altre soluzioni, se l’autorità scolastica 
avesse voluto, e possibilità diverse. Abbiamo fatto presente quali erano le diffi-
coltà ma non abbiamo trovato risposta. Molti problemi non furono affrontati in 
sede di definizione dell’Intesa perché la loro soluzione sarebbe stata di compe-
tenza del Parlamento e ciò avrebbe rimesso in discussione il Concordato.25 

A distanza di qualche tempo, in uno lungo memoriale inedito, la senatrice, 
descrivendo gli eventi tumultuosi di quelle giornate, ribadiva la correttezza del 
proprio operato, tentando una lettura delle posizioni più ostili nei suoi confronti, 
smontandone la critica e giungendo a quella che sembrava essere l’interpreta-
zione più plausibile del perché le stesse forze politiche che avevano votato il Con-
cordato, ora si mostravano ostili verso la sua applicazione: 

L’ala laica che si era sempre opposta all’Accordo, traeva dalla firma 
dell’Intesa motivi per riaccendere la mai sopita polemica contro il regime concor-
datario, mentre le forze politiche laiche che l’avevano approvato, non potendo 

                               
22 Ibidem, 35928. 
23 Ibidem, 35933. 
24 Cf. Ibidem, 35934. La risoluzione 6-00073 fu votata con chiamata uninominale e appro-

vata dalla Camera il 16 gennaio. Molte fonti numerano come 6-00074. 
25 Così il Presidente della CEI nel corso di un incontro svoltosi a Roma il 9 gennaio, al 

quale erano presenti presidi e direttori didattici delle scuole della città e della provincia, durante 
un incontro organizzato dal Vicariato di Roma allo scopo di presentare la nuova normativa; cf. E 
ora Poletti accusa Falcucci: non ha risposto ai nostri rilievi, in «Adista Notizie» (16.1.1986) 4. 



132 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

smentire il proprio operato, trovavano conveniente sostenere che l’Intesa costi-
tuiva una applicazione estensiva ed arbitraria dell’Accordo.26 

4. L’attuazione dell’Intesa 

La risoluzione 6-00073 approvata il 16 gennaio conteneva alcuni elementi 
di merito che andavano a rettificare la Circolare n. 368, sui quali il Governo si 
impegnava direttamente. Tra questi spiccava la definizione delle attività culturali 
e formative per i non avvalentisi, al fine di assicurare la scelta tra alternative 
chiare e definite; un apposito provvedimento legislativo per consentire agli 
alunni della scuola superiore di esercitare personalmente il diritto di scelta (poi 
realizzato con L. 18 giugno 1986, n. 281); delle indicazioni da inviare ai direttori 
didattici al fine di collocare, sia l’ora di religione sia le attività alternative, all’ini-
zio o al termine della giornata scolastica; la definizione di specifiche attività edu-
cative autonome per la scuola materna; la predisposizione di un modulo apposito 
per la valutazione, distinto dalla pagella, sia per l’IRC che per le attività alterna-
tive; una relazione al Parlamento sui risultati al termine del primo anno di attua-
zione 1986-1987, al fine di porre rimedio a eventuali inconvenienti. 

La questione più delicata era rappresentata dai problemi connessi alla 
scelta di non avvalersi dell’IRC. L’argomento rivestiva un certo interesse per l’op-
posizione politica, che ne stava facendo un cavallo di Troia; ma anche, indiretta-
mente, per la CEI, che temeva ripercussioni sul sistema dell’IRC. La senatrice era 
consapevole che l’Accordo non prevedeva la scelta tra l’IRC e altro insegnamento 
ma riteneva che questo non escludesse che l’ordinamento scolastico potesse au-
tonomamente provvedere, «pure non in contrasto con lo spirito e la lettera 
dell’Accordo, una appropriata utilizzazione del tempo riservato all’IRC da parte 
degli studenti che non si avvalgono di detto insegnamento»,27 assicurando loro 
una non discriminazione dovuta a un tempo vuoto ma garantendo attività for-
mative di piena dignità culturale. La senatrice notava, però, anche a seguito del 
dibattito alla Camera tra il 14 e il 16 gennaio, che la questione era oggetto di con-
trastanti valutazioni:  

Mentre una parte dell’area laica, in particolare il PRI, richiedeva l’istitu-
zione di una materia, altri, in particolare il PCI e il PSI, manifestavano aperta e 
ferma contrarietà a questa tesi, tanto che nella Risoluzione votata alla Camera dei 
Deputati il 16 gennaio ’86 non si fa riferimento a “materia alternativa” ma ad 
“attività culturali e formative offerte dalla scuola”.28  

Al fine di poter acquisire ogni utile elemento di riflessione, la senatrice 
chiese e ottenne un ulteriore momento di confronto con le Commissioni Istru-
zione di Camera e Senato. Le questioni trattate furono le stesse espresse nei punti 
della risoluzione approvata in gennaio ma i membri della Commissione della Ca-
mera,29 considerato che la risoluzione impegnava il Governo a fare dei passi, si 

                               
26 ASE, Fondo Franca Falcucci, Fasc. 2: Bozze volumetto sull’Intesa (1985-1987), b. 1, f. 26, 

dattiloscritto con firma autografa manoscritta. 
27 Ibidem, f. 29. 
28 Ibidem, ff. 30-31. 
29 Cf. CAMERA DEI DEPUTATI, VIII Commissione, Bollettino n. 546, Resoconto sommario, IX 

legislatura, 19 febbraio 1986. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 133 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

aspettavano proprio una proposta del Governo.30 Non si trattava soltanto di una 
questione di metodo ma di merito, temendo che dalla conquistata facoltatività 
del Concordato discendesse un obbligo per coloro che non si fossero avvalsi31 o 
che i problemi dati dalle difficoltà di attuazione sarebbero stati scaricati sulle 
scuole e le famiglie, con il rischio di vulnerare la facoltatività. Al Senato,32 a dif-
ferenza degli incontri precedenti, il dibattito del 28 e 29 aprile si svolse con paca-
tezza di toni e scambi più costruttivi che permisero l’emergere di una nuova con-
sapevolezza. Le proposte di soluzione, spesso strumentalizzate, che venivano of-
ferte, a volte allargando, altre volte restringendo la propria visione di laicità, con-
vergevano su alcuni temi, benché mosse da istanze politiche del tutto opposte ma 
accomunate da una medesima mancanza di visione. Come, ad esempio, nel caso 
dell’introduzione di uno specifico tempo da dedicarsi all’IRC nella scuola ma-
terna, la richiesta era attribuibile a istanze di per sé antitetiche: era introdotta dal 
Concordato stesso (che prevedeva l’IRC nelle scuole pubbliche di ogni ordine e 
grado) ma era voluta anche dall’area più laica, per evitare un insegnamento reli-
gioso diffuso.  

Nel concludere il dibattito, la senatrice Falcucci confermava la disponibi-
lità al confronto senza però sottrarsi a quelli che riteneva essere i suoi doveri fon-
damentali di Ministro dell’Istruzione: «Coloro che non si avvalgono della reli-
gione cattolica devono comunque avere a disposizioni dalla scuola un servizio 
culturale».33 Passava poi a illustrare i contenuti delle attività alternative, suddi-
vise per grado scolastico (pubblicati poi con le Circolari Ministeriali del 3 maggio 
1986, n. 128, 129, 130 e 131), sostanzialmente ruotanti intorno ai valori fondamen-
tali della vita e delle convivenza civile, con la possibilità di spaziare, per gli alunni 
delle scuole medie, in approfondimenti di parti del programma di storia e di edu-
cazione civica e, per gli alunni delle scuole superiori, in approfondimenti di parti 
del programma di storia, di filosofia e di educazione civica, assicurando lor, co-
munque, «ogni opportuna disponibilità per attività di studio individuali».34 Ve-
niva lasciata la piena libertà ai collegi docenti delle singole scuole di program-
mare tali attività, che sarebbero state collocate all’inizio o alla fine dell’orario sco-
lastico, entro il primo mese dall’inizio delle lezioni. 

Con l’intenzione di offrire adeguate indicazioni per il buon avvio del 
nuovo anno scolastico, il Ministero emanò la C.M. 24 luglio 1986, n. 211, fornendo 
delle indicazioni molto particolareggiate sulla nomina dei docenti di religione e 
delle attività alternative, prevedendo una vasta gamma di situazioni possibili. 
Ma le procedure di nomina dei docenti, specie dei supplenti, apparvero macchi-
nose, confuse e incerte (specialmente a chi partiva prevenuto) e si moltiplicarono 
i quesiti ai provveditorati e al Ministero. Anche per l’organizzazione delle attività 
alternative sorsero delle difficoltà: era praticamente impossibile collocare sempre 
l’IRC in ore parallele per tutte le classi, risultando quindi difficile organizzare e 

                               
30 Così Ferri (PCI), in Ibidem, 62. 
31 Così Tesini (DC) e Castagnetti (PRI), in Ibidem, 65. 
32 Cf. SENATO DELLA REPUBBLICA, ASSEMBLEA, Resoconto stenografico. IX legislatura, seduta 

n. 444, 29 aprile 1986, 33. 
33 Idem, Resoconto stenografico. IX legislatura, seduta n. 445, 29 aprile 1986, 14. 
34 Ibidem. 



134 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

raggruppare gli studenti non avvalentisi. Nel tentativo di rasserenare le parti e 
fornire ulteriori indicazioni utili ai presidi e ai collegi dei docenti, il MPI emanò 
un’ulteriore comunicazione, la C.M. 29 ottobre 1986, n. 302, che aveva un’unica 
finalità: nel rispetto delle scelte operate dalle famiglie e dagli studenti e per ga-
rantire il diritto di tutti gli allievi a fruire delle medesime opportunità educative 
e di un uguale tempo scuola, si sanciva l’obbligo delle attività alternative o, in 
subordine, delle libere attività di studio per gli studenti delle scuole superiori.  

L’intenzione di semplificare l’attività delle scuole, salvaguardando i diritti 
di tutti e disponendo, quindi, l’obbligo delle attività alternative, fu come gettare 
benzina sul fuoco. 

5. I ricorsi 

Con il Comunicato del 6 novembre 1986, inviato alle Commissioni Istru-
zione di Camera e Senato, la Tavola Valdese avanzava delle critiche alle circolari 
ministeriali e, di conseguenza, all’Intesa stipulata nel 1985. La Tavola considerava 
che le disposizioni previste per gli alunni non avvalentisi riguardavano anche chi 
non si era avvalso in base all’Intesa che la Tavola aveva stipulato con lo Stato (L. 
11 agosto 1984, n. 449). Si faceva notare che l’obbligo di frequenza delle attività 
alternative era conseguenza rigida e costrittiva introdotta da una norma estranea 
alla L. 449/1984, rispetto al diritto fruito nei decenni precedenti, grazie al sistema 
dell’esonero, di un ingresso ritardato o di una uscita anticipata laddove l’inse-
gnamento della religione cattolica fosse collocata alla prima o all’ultima ora, per 
quanti erano da esso esonerati. La Tavola intese, quindi, ribadire la non obbliga-
torietà delle attività alternative per gli alunni non avvalentisi, la collocazione 
dell’ora di religione in modo tale da permettere l’assenza da scuola per chi non 
se ne avvaleva, e, infine, come richiesta più generale, l’espunzione, nella scuola 
elementare, di quanto fosse caratterizzato da insegnamento religioso confessio-
nale. 

La CEI non fece mancare di far sentire la propria voce accorata,35 nella 
consapevolezza delle difficoltà che la nuova normativa avrebbe comportato, ma 
valutava «con preoccupazione il clima di tensione, soprattutto a livello politico» 
che veniva suscitato nella scuola e nell’opinione pubblica, dichiarandosi comun-
que disponibile a verificare, nei tempi e nei modi previsti dall’Intesa stessa, tali 
difficoltà ma con fermezza dichiarava di non essere affatto disponibile a mettere 
in discussione alcuni punti irrinunciabili perché connessi e conseguenti all’Ac-
cordo. 

Come annunciato, furono avviati una serie di ricorsi ai Pretori di Firenze 
e Roma e presso il T.A.R. del Lazio volti ad annullare gli effetti delle circolari 
ministeriali. Le motivazioni erano pressoché identiche: in considerazione del 
principio di non discriminazione relativo all’esercizio di scelta e alla collocazione 
dell’IRC nell’orario delle lezioni, i ricorrenti motivavano le richieste ritenendo 
che la Circolare n. 302 (e di rimando anche l’Intesa del 1985) non tutelasse tali 

                               
35 Cf. CEI – PRESIDENZA, Dichiarazione a un anno dalla firma dell’Intesa tra i M.P.I e la C.E.I, 

Roma, 17 dicembre 1986, in Enchiridion CEI, 4. 1986-1990. Decreti, dichiarazioni, documenti pastorali 
peer la Chiesa italiana, EDB, Bologna 1991, 222-225. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 135 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

diritti. Invocando quanto previsto dalla L. 449/1984, affermavano il carattere as-
solutamente non obbligatorio delle attività alternative, chiedendo la possibilità, 
per gli alunni non avvalentesi, di non essere presenti a scuola durante le ore di 
religione. Di conseguenza, ritenevano che tale insegnamento, poiché facoltativo, 
non dovesse essere collocato all’interno dell’orario obbligatorio delle lezioni ma 
in orario aggiuntivo. 

Il Pretore di Firenze36 concordava sul carattere non obbligatorio delle atti-
vità alternative e dello studio individuale ma muoveva delle perplessità riguardo 
alla soluzione proposta di porre l’IRC in orario diverso da quello ordinario delle 
lezioni in quanto tale soluzione avrebbe potuto rivestire carattere discriminatorio 
nei confronti degli studenti che avevano deciso di avvalersi e, di conseguenza, 
porsi in contrasto con la normativa concordataria. Ritenendo non agevole il con-
temperamento sul piano concretamente operativo di entrambe le esigenze di non 
discriminazione degli avvalentisi quanto dei non avvalentisi, con Ordinanza del 
30 marzo 1987 dichiarava rilevante e non manifestamente infondata la questione 
di legittimità costituzionale e ordinava la sospensione del procedimento e la tra-
smissione degli atti alla Corte Costituzionale (che, come sappiamo, si sarebbe 
pronunciata soltanto due anni dopo). 

Al Pretore di Roma fu avanzato un ricorso con le medesime motivazioni: 
in base alla L. 449/1984 si chiedeva di riconoscere il carattere non obbligatorio 
delle attività alternative, impugnando la decisione del Preside, il quale, pur 
avendo collocato l’IRC alla prima ora delle lezioni, riteneva che gli alunni non 
avvalentisi dovessero ugualmente presenziare a scuola, per garantire a tutti gli 
studenti il medesimo orario. Nel giudizio interveniva il Ministero che ribadiva la 
sua posizione: la norma non prevedeva divieti di organizzare attività alternative 
per i non avvalentisi e nemmeno il diritto di essere esonerati dalla frequenza sco-
lastica per il tempo corrispondente all’IRC: così facendo si sarebbe ritornati al 
sistema dell’esonero, dando un diverso tempo scuola, a seconda delle fede reli-
giosa dichiarata, creando situazioni di dubbia costituzionalità. E giustificava, an-
cora una volta, la scelta di garantire lo stesso tempo-scuola anche in ottempe-
ranza alle richieste del Parlamento formulate nella risoluzione del gennaio 1986. 
I ricorrenti, al contrario, sostenevano la non obbligatorietà delle attività alterna-
tive proprio per il loro essere “attività” e non disciplina a tutti gli effetti, il cui 
programma sarebbe stato definito localmente, con docenti variabili di volta in 
volta, a seconda delle disponibilità e delle circostanze, senza particolari disposi-
zioni in merito alla loro valutazione e con possibilità di accorpamenti di alunni 
per classi parallele o per classi verticali (caratteristica, tra l’altro, inapplicabile 
all’IRC). Anche la risoluzione approvata dalla Camera nel gennaio del 1986, ad-
dotta dal Ministero, non poteva essere considerata vincolante, poiché a essa 
avrebbe dovuto far seguito un provvedimento normativo su contenuti, docenti e 

                               
36 Per una testimonianza sull’impegno delle associazioni e di alcuni giuristi a indirizzare 

la questione proprio al giudice ordinario si veda la testimonianza dell’avv. Corrado Mauceri che 
seguì i ricorsi: C. MAUCERI, La genesi della sentenza: la causa nella testimonianza dei proponenti, in A. 
CARDONE – M. CROCE (Edd.), 30 anni di laicità dello Stato: fu vera gloria? Atti del Convegno di Firenze 
del 27 e 28 settembre 2019 nel trentennale della s.n. 203/1989 della Corte costituzionale, Nessun dogma, 
Roma 2021, 31-44. 



136 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

modalità di valutazione, ma nulla vi aveva fatto seguito. Il Pretore di Roma, con 
sentenza del 10 febbraio 1987,37 chiudeva la questione respingendo i ricorsi e ri-
dimensionando la questione a un piano meramente organizzativo, non accet-
tando la non frequenza dei non avvalentisi, la quale avrebbe finito per generare 
una differenza di un numero di ore di lezione tra cattolici e non cattolici.  

Medesime argomentazioni furono addotte nel ricorso presentato al T.A.R. 
del Lazio, di fronte al quale si impugnava38 la Circolare n. 302, ribadendo di tro-
varsi di fronte all’ingiusto obbligo delle attività alternative. Per i ricorrenti, il pro-
blema nasceva dalla collocazione dell’IRC nell’orario scolastico. La soluzione 
proposta era ricollocarlo in orario scolastico aggiuntivo, non ritenendo una tale 
sistemazione come lesiva di quanto previsto dal Concordato; tale condizione, in-
fatti, era prevista dalla norma anche per altri insegnamenti, come le esercitazioni 
musicali e le applicazioni di educazione tecnica, senza comportare minore rile-
vanza educativa o carattere non curricolare di tali insegnamenti. Da qui si faceva 
discendere la facoltatività dell’IRC e, di rimando, la facoltatività (intesa come non 
obbligatorietà) delle attività alternative. Il T.A.R. del Lazio accolse le tesi dei ri-
correnti e, con sentenze del 17 luglio 1987, n. 1273 e n. 1274,39 annullava la Circo-
lare n. 302, per la parte in cui affermava l’obbligo delle attività alternative, san-
cendo il diritto dei non avvalentisi di allontanarsi da scuola.  

6. Franca Falcucci: una visione non realizzata 

La senatrice Falcucci seguì l’evolversi dei ricorsi non più da Ministra. La 
IX legislatura che l’aveva vista a capo del Dicastero dell’Istruzione volse al ter-
mine nel luglio del 1987 e, con l’avvio della X, il nuovo Presidente del Consiglio 
Giovanni Goria nominò Giovanni Galloni come nuovo Ministro. Le questioni le-
gate all’IRC procedettero per la loro strada ma la nostra disanima si ferma qui, 
non prima di aver offerto alcune riflessioni sull’operato della senatrice nei ri-
guardi del nuovo IRC.  

La visione di scuola che la Falcucci si sforzò di promuovere fu a favore di 
un’istituzione impegnata nell’educazione e nell’istruzione. Su tale visione certa-
mente influirono l’esser stata a lungo docente di storia e filosofia nei licei e la 
lunga militanza politica all’interno della DC. Del suo impegno a favore del 
mondo della scuola va senz’altro menzionata la presidenza della Commissione 
speciale per l’integrazione dei portatori di handicap affidatagli dal ministro Mal-
fatti, i cui lavori confluirono nella L. 4 agosto 1977, n. 517, che introdusse la siste-
matica integrazione degli alunni con disabilità nella scuola dell’obbligo. A capo 
del Dicastero, si impegnò a favore di un disegno di legge che prevedeva la for-
mazione universitaria di tutti i docenti e per la creazione di Istituti regionali, in 
rete con il Centro Europeo dell’Educazione (oggi Invalsi). Durante il suo man-
dato, videro la luce i nuovi Programmi della scuola elementare, elaborati con 
l’apporto di una Commissione di esperti coordinati da Mauro Laeng e si adoperò 

                               
37 PRETORE DI ROMA, Sentenza del 10 febbraio 1987, n. 985. 
38 Cf. COMITATO NAZIONALE SCUOLA E COSTITUZIONE, Per cambiare l’Intesa. L’ora di reli-

gione: la normativa della Falcucci e i ricorsi contro, in «Scuola Notizie» 9 (1986) supplemento. 
39 Cf. T.A.R. Lazio – Sez. III, Sentenza 17 luglio 1987, n. 1273, in I Tribunali Amministrativi 

Regionali I (1987), 2759; T.A.R. Lazio – Sez. III, Sentenza 17 luglio 1987, n. 1274, in Ibidem, 2767. 



Quarant’anni dalla prima Intesa sull’IRC | 137 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

per la tanto attesa riforma della scuola secondaria superiore, più volte arenatasi 
in Parlamento. 

Non desta, allora, stupore se abbia in tutti modi perseguito una visione di 
scuola all’interno della quale non ci fosse spazio per il disimpegno, ritenendo suo 
(e del Ministero da lei presieduto) preciso dovere di fornire un’alternativa ugual-
mente valida per gli alunni non avvalentisi dell’IRC, sia in termini di attività di-
dattiche e formative sia in termini di studio e ricerca personale per gli alunni delle 
scuole superiori. Come emerge dalla narrazione, Falcucci era consapevole che la 
questione, non riguardando di per sé né il Concordato, né l’Intesa da lei sotto-
scritta, non poteva porre la scelta dell’IRC o di altro insegnamento sul medesimo 
piano. Ma non venne meno alla sua visione: assicurare agli studenti, all’atto della 
scelta, che non avrebbero subito la discriminazione di un tempo vuoto. La que-
stione, pure affrontata dalle Commissioni Istruzioni delle Camere che condivide-
vano l’introduzione di attività culturali e di studio, aveva trovato concorde anche 
il Parlamento che, con la risoluzione del gennaio 1986, aveva inteso assicurare a 
chi riteneva di non avvalersi dell’IRC, un’altra forma di prestazione o altro mo-
mento formativo, anche individuale, coerente con le finalità formative dell’istitu-
zione scolastica. Posizione, tra l’altro, condivisa anche nella successiva legislatura 
dal Presidente del Consiglio Goria e dal Ministro Galloni, ma non dalla Corte 
costituzionale la quale, come è noto, darà interpretazione diametralmente oppo-
sta alla questione. 

Nella stessa visione, trovava certamente posto un modello di scuola in cui, 
nel rispetto del pluralismo religioso e della libertà di coscienza, avrebbero potuto 
convivere diverse istanze. Franca Falcucci aveva seriamente preso in considera-
zione le parole pronunciate da Craxi alle Camere nel gennaio 1984. In quel di-
scorso, il Presidente del Consiglio, in ossequio al principio costituzionale della 
bilateralità della legislazione in materia confessionale, prevedeva la possibilità 
della «presenza autonoma delle confessioni religiose e dei loro insegnanti nella 
scuola e, nello stesso tempo, attraverso il diritto di scelta in relazione al ricevere 
o non ricevere l’insegnamento stesso, assicurare la libertà di coscienza e di non 
discriminazione».40 Si prevedeva cioè, forse ingenuamente, uno spazio riservato 
alle confessioni religiose interessate a gestirlo e che avrebbero stipulato con il Go-
verno un accordo per la parte generale e un’intesa con l’autorità scolastica per la 
concreta gestione. Gli accordi con le confessioni religiose avrebbero mostrato l’in-
teresse dello Stato a una loro presenza istituzionale nella scuola, riconoscendo un 
ruolo e una funzione normativa positiva alla circolazione delle idee in materia 
religiosa.  

Nella previsione iniziale della senatrice, si poteva, forse, ipotizzare un mo-
dello dove la scelta di avvalersi o non avvalersi sarebbe stata esercitata verso più 
confessioni religiose. Ma durante i contatti avuti con la Tavola Valdese, che per 
prima, tra le confessioni non cattoliche, aveva stipulato un’intesa con lo Stato, 
aveva preso atto della tesi delle Chiese Valdo-metodiste dell’educazione e della 
formazione religiosa come di esclusiva competenza delle famiglie e delle chiese, 

                               
40 CAMERA DEI DEPUTATI, Assemblea, Resoconto stenografico, IX legislatura, seduta n. 81, 26 

gennaio 1984, 6567. 



138 | Pasquale Nascenti Giaquinto   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

con la conseguente richiesta di non svolgere alcuna forma di insegnamento reli-
gioso nella scuola. Tesi confermata definitivamente dai successivi ricorsi i quali, 
come si è visto, non solo intesero affermare di non voler utilizzare in alcun modo 
il tempo riservato all’IRC ma anche che tale insegnamento fosse collocato al di 
fuori del quadro orario delle lezioni. Con tutte le polemiche che ne derivarono. 

Una visione di scuola, in sintesi, impegnata e pluralista, perseguita con 
profonda passione educativa e serrato impegno politico, una visione che non 
avrebbe trovato realizzazione nel tempo, come si è visto, poiché, a seguito dei 
ricorsi, ci sarebbero stati altri risultati e altre conseguenze.   
 

 

December 14, 1985-2025: Forty Years Since the First Agreement on IRC. 
A Retrospective (and a Remembrance of Senator Franca Falcucci)    

 

► ABSTRACT 
This contribution aims to retrace, on the occasion of the fortieth anniversary of 

the signing of the first Agreement between the Italian Bishops' Conference (CEI) and the 
Ministry of Education for the implementation of the new IRC, the preparatory and im-
plementation phases of the agreement. In particular, following the signing, the events 
that followed brought to the surface unresolved bitterness, with criticisms - sometimes 
targeted, sometimes inappropriate - aimed at calling into question the entire Concordat 
system. The political and social climate heated up for months, debate filled every space, 
the Ministry's activities were frenetic and heated, and Senator Franca Falcucci, head of 
the relevant ministry, was severely harassed for her actions. A series of appeals were 
filed challenging the ministerial decisions, partly with the aim of delving into the Con-
cordat and the Intesa and challenging them. 

After a historical and documentary reconstruction of the events that will attempt 
to uncover the crux of the matter, Minister Falcucci's vision for the school will be high-
lighted, as reflected in the political and administrative action implemented for the new 
IRC. 

► KEYWORDS 
Agreement 1985, Church-State Relations, Franca Falcucci, IRC, Ugo Poletti.   

 

  pasquale.giaquinto@unier.it

 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 139-150.  

Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” 
nella vita ecclesiale e nell’identità cristiana  

Giuseppe Ruta * 
 
 
 
 
  

 

► SOMMARIO 
L’articolo indaga la polisemia della “riflessione” e la mette in relazione con il 

narcisismo nelle dimensioni personale ed ecclesiale. Propone una lettura inter- e 
meta-disciplinare del narcisismo come elemento costitutivo della soggettività, al 
tempo stesso risorsa e rischio. Dopo averne ricostruito le radici culturali, bibliche e 
sapienziali, analizza le sue manifestazioni nella vita ecclesiale, incluse le derive au-
toreferenziali denunciate dal Vaticano II e dal magistero recente. Una sintomatologia 
distinta tra forme vulnerabili e patologiche mostra l’impatto delle dinamiche narci-
sistiche su processi educativi, relazionali e spirituali. Vengono suggeriti criteri tera-
peutici e di discernimento basati su purificazione delle motivazioni, autocritica equi-
librata e integrazione simbolica della relazione speculare. Il contributo conclude pro-
ponendo un percorso che trasformi l’auto-centratura in maturità relazionale, pro-
muovendo gratitudine, gentilezza e umorismo come correttivi.  

► PAROLE CHIAVE 
Educazione integrale; Identità cristiana; Narcisismo; Relazioni ecclesiali;  
Riflessione. 

*Giuseppe Ruta: è professore Ordinario di “Catechetica fondamentale” nell’Istituto 

di Catechetica della Facoltà di Scienze dell’Educazione dell’Università Ponti-

ficia Salesiana (Roma). 



140 | Giuseppe Ruta   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 
 

[…] io sono tutto riflessione dal principio alla fine  
(Sören Kierkegaard)1 

 
Il termine “riflessione” è polisemico: i significati spaziano dal campo fisico 

e fisiologico a quello astronomico, ottico e cognitivo. Può riferirsi a un soggetto 
(“quell’uomo è riflessivo”; “la figlia riflette la situazione critica e conflittuale dei 
genitori”) oppure a un oggetto (“gli specchi ustori di Archimede”) o a un feno-
meno (“la luna riflette la luce del sole”).  

Il lemma, sul piano del “soggetto”, non dice riferimento alla pura sfera 
cognitiva (“egli sta riflettendo su quanto gli è accaduto in questi giorni”), ma an-
che alla sfera della percezione, dell’introspezione/interiorizzazione e dell’ester-
nazione/espressione di significati. E ciò avviene nella sua integralità, in una cir-
colarità e in un richiamo continuo tra ciò che si percepisce di sé stessi, degli altri 
e del mondo e quanto gli altri percepiscono del nostro “io”, in maniera più o 
meno profonda, in quella quotidiana oscillazione tra atteggiamenti e comporta-
menti, tra interiorità ed esteriorità.2  

Cogliere l’immagine di noi stessi in uno specchio, mirarsi negli occhi 
dell’altro/a, cogliere i riflessi del passaggio dei soggetti che ci circondano, della 
postura propria o altrui: sono alcune delle tante modalità della capacità di 
“sguardo” e di “competenza riflessiva” di ogni soggetto individuale o sociale, 
attitudine fondamentale che si dipana in un’articolata tessitura fenomenologica 
e narrativa. 

Il “narcisismo”,3 come tipica modalità di “riflessione”, fa parte della vi-
sione complessiva di sé, degli altri e del mondo e di quanto gli altri e il mondo 
sociale pensano, elaborano e manifestano tramite opinioni o giudizi su ciascuno 
di noi, con riflessi più o meno individuali e particolari o più o meno generalizzati, 
massivi e indifferenziati. 

È innegabile che il narcisismo sia presente in tutti, sebbene in forme e gra-
dazioni diverse, come anche si manifesti in mille tinte negli individui e nei gruppi 
sociali. I singoli credenti e le comunità cristiane, come la Chiesa nella sua conno-
tazione locale e universale non sono esenti dalla “sindrome di Narciso”. Sebbene 

                               
1 Espressione riportata in R. GUARDINI, Ritratto della malinconia, [1928], Morcelliana, Bre-

scia 72022, 20. 
2 Basti richiamare la rinomata finestra di Johari (J. LUFT, Introduzione alla dinamica di 

gruppo, La Nuova Italia, Firenze 1973; IDEM, Dinamica delle relazioni interpersonali. La finestra di 
Johari, ISEDI, Torino 1985) e il bestseller, risalente a qualche anno fa, di Th.A. HARRIS, Io sono ok, 
tu sei ok. Guida all’analisi transazionale, Rizzoli, Milano 2013. Sulla “riflessione”, nell’ambito delle 
scienze dell’educazione, in genere si rinvia alle voci: cf. M. COMOGLIO, Pensiero critico, in J.M. PRE-

LLEZO – G. MALIZIA – C. NANNI (Edd.), Dizionario di Scienze dell’Educazione, LAS, Roma 22008, 866-
867; IDEM, Ragionamento, in Ibidem, 974-975. 

3 Cf. la voce sintetica offerta, in chiave chiaramente psicanalitica, da V.L. CASTELLAZZI, 
Narcisismo, in Ibidem, 787. Si veda, inoltre: A.A. SEMI, Il narcisismo, il Mulino, Bologna 2007. 



Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” | 141 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

consapevoli della complessità dell’argomento, non ci si può esimere dal conside-
rare questo tema interessante e importante, e comunque per nulla banale od 
ozioso. 

Con la “riflessione” che segue, si intende scandagliare, per quanto sia pos-
sibile, il fenomeno “narcisista” presente nella vita ecclesiale e nell’identità dei cri-
stiani (1), provare a delineare la sintomatologia attuale e i suoi effetti diretti e 
collaterali (2), indicare per accenni terapie e antidoti per guarire o premunirsi 
dagli effetti nocivi e deleteri del narcisismo (3), per arrivare a indicare alcune 
traiettorie educative (4) per il superamento del narcisismo o meglio per un’accet-
tazione “sapiente” ed “equilibrata” di quella tendenza “auto-centrata” che sta 
alla base della crescita umana e di fede. Per il semplice motivo che non possiamo 
non partire da noi stessi in ogni processo di consapevolezza e responsabilità.  

Mettendo da parte ogni atteggiamento “penalizzante” e “punitivo”, si in-
tende cogliere nel “narcisismo” in una accezione benevola e positiva, la “rifles-
sione speculare” di cui ogni soggetto è dotato e di cui è impossibile espropriarsi. 
Per questo, ci sentiamo interpellati e invogliati a vagliare e discernere la conside-
razione di sé, esorcizzando derive di frustrazione o impennate di auto-esalta-
zione, secondo quanto esprime chiaramente Paolo di Tarso nella Lettera ai Ro-
mani: «Per la grazia che mi è stata data, io dico a ciascuno di voi: non valutatevi 
più di quanto conviene, ma valutatevi in modo saggio e giusto, ciascuno secondo 
la misura di fede che Dio gli ha dato» (Rm 12,3). 

L’atteggiamento positivo di fondo che tentiamo di assumere di fronte al 
tema è bene, o quanto meno onesto, dichiararlo. Con le dovute differenze, si po-
trebbe dire del “narcisismo” quanto Romano Guardini affermava della “malin-
conia” nel suo celebre saggio in cui rivisita le opere di Sören Kierkegaard, citato 
all’inizio di questa “riflessione”: 

Troppo dolorosa è la malinconia e troppo a fondo spinge le sue radici nel 
nostro essere di uomini, perché la si debba abbandonare nelle mani degli psichia-
tri. 

Se noi ora cerchiamo cosa significa, è chiaro che non andiamo in cerca 
d’un tema di psicologia o di psichiatria; appartiene a un ordine, di natura sua, 
spirituale. Noi la riteniamo intimamente connessa con le profondità della nostra 
essenza umana.4 

Tale atteggiamento, che facciamo nostro, non sia considerato irriguardoso 
verso gli specialisti della psiche umana, quanto piuttosto legittimo per il desiderio 
di considerare il “narcisismo” in modo poliedrico e multiprospettico, nel rispetto 
e in ascolto di altri punti di vista. L’ottica scientifica da cui si guarda e si com-
prende l’argomento è “catechetico”, un tipo di pensiero e di visione inter- e meta-

                               
4 GUARDINI, Ritratto della malinconia, 13. A p. 34, aggiunge: «Inclino a credere – e ciò di-

cendo, prevengo in certo modo il risultato della indagine – che la malinconia vada intesa come 
qualcosa dove più che altrove si manifesta la criticità della nostra condizione umana».  Si veda, 
la percezione che ne aveva, sin dall’infanzia, papa FRANCESCO con C. MUSSO, Spera. L’autobiogra-
fia, Mondadori, Milano 2025, 101ss. 



142 | Giuseppe Ruta   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

disciplinare, insieme teologico, pedagogico e pragmatico-comunicativo, che ge-
nera e tenta di tratteggiare un abbozzo di lettura ermeneutica del fenomeno.5 

1. Il fenomeno 

La cultura occidentale per essere compresa rettamente e in profondità non 
può fare a meno di riferirsi – e rifarsi di continuo – a due matrici culturali di 
riferimento: quella greco-ellenistica e quella semitico-ebraica.6 Certamente il mo-
mento storico odierno desta il confronto con altre culture, le quali se prima erano 
distanti geograficamente, oggi sono compresenti con tentativi di nuove visioni, 
mentalità e stili di vita, oltre che differenti, sempre più meticci e pluralistici, ac-
compagnati anche da forme di chiusura e di arroccamento culturale, con conse-
guenze socio-politiche che interessano tutti gli aspetti del pensiero, degli stati 
emotivi, della vita e della convivenza sociale. L’oscillazione tra “io” e “altri/al-
tro”, tra identità culturale e dialogo inter-culturale, che coinvolge anche le tradi-
zioni religiose, ci fa intravvedere non poche analogie con l’argomento del narci-
sismo. 

In questo orizzonte, necessario da considerare, è possibile mettere a fuoco 
la “fenomenologia narcisistica”, scaturita dalla mitologia greca7 e che trova dei 
corrispettivi nel mondo semitico e biblico, come presumibilmente in altre culture 
e tradizioni religiose. L’origine greca e la riconsiderazione che ne fa la sensibilità 
contemporanea hanno intravisto nel “mito di Narciso”8 un paradigma di rappre-
sentazione complessiva della situazione umana e sociale di oggi,9 tanto da stig-
matizzare la nostra come “società narcisistica” e la compagine umana di oggi 
come “generazione narcisista”. 

                               
5 Cf. G. RUTA, La catechetica in cerca di identità e di condivisione con altre scienze. Richiamo alla 

memoria storica, riconsiderazione attuale e prospettive per il futuro, in IDEM (Ed.), Le scienze: dentro, “a 
confine” ed oltre… Inter- e trans-disciplinarità: condivisione per una possibile convergenza, LAS, Roma 
2021, 151-176. 

6 Cf. R. ALTER, L’arte della narrativa biblica, Queriniana, Brescia 1990; IDEM, L’arte della poesia 
biblica, San Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2011; E. AUERBACH, Mimesis. Il realismo nella letteratura, 
[1946], Einaudi, Torino 101983; IDEM, Letteratura mondiale e metodo, Nottetempo, Milano 2022; in 
particolare: N. FRYE, Il grande codice. La Bibbia e la letteratura, [1982], Einaudi, Torino 1986; Vita e 
Pensiero, Milano 2018; IDEM, Mito, metafora, simbolo, Editori Riuniti, Roma 1989; IDEM, La duplice 
visione. Linguaggio e significato nella religione, Marsilio, Venezia 1993; IDEM, Anatomia della critica, 
Einaudi, Torino 2000. Joseph Ratzinger aggiunge alle due matrici culturali dell’Occidente anche 
quella romana: cf. la prima parte Alle fonti dell’identità europea: Atene, Gerusalemme, Roma, del vo-
lume: J. RATZINGER - BENEDETTO XVI, La vera Europa. Identità e missione. Introduzione di Sua Santità 
Papa Francesco, P. Azzaro - C. Granados (Edd.), Cantagalli, Siena 2021, 11-55. 

7 Cf. M. BETTINI - E. PELLIZER, Il mito di Narciso. Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Ei-
naudi, Torino 2003. 

8 Cf. il volume di V. LINGIARDI, Arcipelago N. Variazioni sul narcisismo, Einaudi, Milano 
2021, 3-32. Il testo lineare e sintetico offre interessanti spunti di riflessione in riferimento alla let-
teratura, all’arte e alla cinematografia. 

9 Negli anni Settanta del secolo scorso, Ch. LASCH coniò l’espressione (La cultura del nar-
cisismo, [1979], Bompiani, Milano 1981) per sintetizzare la crescente tendenza di concentrazione 
sull’io, in concomitanza al presentismo tipico della modernità nella percezione del tempo (senza 
memoria e senza prospettiva di futuro a lunga gittata): cf. LINGIARDI, Arcipelago N, XII, 106. Pare 
che vi sia una escalation e prolificazione di forme narcisistiche incentivate dai social: ricerca di 
apprezzamento (i famosi like) e «presenzialismo iterativo» (i rinomati selfie): cf. Ibidem, 107-113; 



Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” | 143 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Procedendo per accenni, è possibile cogliere alcune tracce di rilettura del 
fenomeno nelle fonti dell’AT10 e del NT11 come, ad esempio, la riflessione sapien-
ziale ed etica legata ai vizi e alle virtù, terreno comune delle due matrici culturali 
dell’occidente, della filosofia greca (in particolare platonica, aristotelica e stoica) 
e l’etica sviluppata dagli autori neotestamentari e successivamente dalla patri-
stica greca e latina. 

Altro proficuo confronto può essere svolto tra le parabole evangeliche, le-
gate alla letteratura sapienziale dell’AT, e il mondo della favola di autori greci 
come Esopo (620-564 a.C.) o latini come Fedro (20/15 a.C. - 50 d.C.), fino ad arri-
vare alle più recenti testimonianze e testi legati all’immaginazione e all’inven-
zione del quotidiano che compongono uno “specchio” in cui ritrovare sé stessi e 
rintracciare gli altri e il mondo in cui si vive. 

La rinomata fiaba di Biancaneve e i sette nani (1812) di Jacob Ludwig Karl 
(1785-1863) e Wilhelm Karl Grimm (1786-1859) è emblematica e particolarmente 
indicativa non solo per offrire i tratti e le tinte del narcisismo, ma anche per deli-
nearci le due fondamentali manifestazioni del fenomeno che possono sfociare a 
una più o meno equilibrata considerazione di sé, come anche all’annullamento 
dell’altro nel momento in cui possa adombrare o oscurare l’immagine “gratificata 
e gratificante” dell’“io”.12 

2. Sintomatologia ed effetti 

È la fiaba dei fratelli Grimm a offrirci la visualizzazione plastica delle due 
forme di narcisismo teorizzate dagli psicologi e psichiatri che opportunamente 
distinguono tra una forma debole, fragile e vulnerabile di narcisismo (si parla di 
personalità con tratti narcisistici, con un amor proprio sostanzialmente sano, “a 
pelle sottile” o covert) e una forma endemica, arrogante e aggressiva, perfezioni-
sta e tirannica (si parla di “patologia narcisistica”, “auto-celebrazione patolo-
gica”, “a pelle spessa” o overt che sconfina in mania di superiorità e di grandeur 
collettiva o nell’insensibilità e nell’indifferenza individuale e di massa per i pro-
blemi altrui).13  

                               
G. STANGHELLINI, Selfie, Feltrinelli, Milano 2020; J. STEINER, Seeing and Being Seen. Emerging from 
ad Psychic Retreat, Routledge, New York 2011. 

10 Si pensi, ad esempio, oltre che ai primi capitoli della Genesi (1-11) che si prestano ad 
una esegesi sul narcisismo individuale e sociale, all’apologo di Iotam (cf. Gdc 9,1-21) o alla figura 
di Assalonne (cf. 2Sam 18-19), figlio di Davide. 

11 Tra gli innumerevoli spunti, si riscontri lo stile di Gesù nel superare le “tentazioni” di 
autocompiacimento, nel compiere i “segni” per gli altri e non per interesse personale, evitando 
spettacolarità ed effetti speciali, come anche l’espressione di Gesù, secondo quanto riporta la tra-
dizione giovannea: «Io non prendo gloria dagli uomini, ma io vi conosco, so che non avete 
l’amore di Dio in voi. Io sono venuto nel nome del Padre mio e voi non mi ricevete; se un altro 
verrà nel suo proprio nome, voi lo riceverete. Come potete credere, voi che prendete gloria gli 
uni dagli altri e non cercate la gloria che viene da Dio solo?» (Gv 5,41-44).  

12 Particolarmente illuminate l’articolo di J.L. NARVAJA, «Specchio delle mie brame…». Nar-
cisismo e mondanità spirituale, in «La Civiltà Cattolica» 170 (2018) q. 4044, 599-606. Cf. anche LIN-

GIARDI, Arcipelago N, 29-32. 
13 Cf. Ibidem, VII-VIII; 43-47, ma anche le pagine seguenti. 



144 | Giuseppe Ruta   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Tra questi due estremi si staglia un consistente “arcipelago” di narcisismi 
dalle infinite sfaccettature e sfumature,14 da non considerare, tutti e “per intero”, 
insani e patologici. Vi sono forme di cura di sé, di autostima, di gratificazione che 
sebbene potrebbero risolversi in una ipertrofica autoreferenzialità, diventano o 
possono evolversi in modalità di esternazione e di dono di sé, di modalità di aiuto 
e cura degli altri.15 Non per nulla l’indicazione di Lv 19,18 (cf. Mc 12,31a.33; Mt 
22,39) «ama il prossimo tuo, come te stesso», indica la misura dell’amore verso 
gli altri, ritenuta facile da esigere o a dirsi, ma difficile da mettere in pratica.16 
L’“imperativo” si complica se l’asticella si alza e la misura diventa più esigente, 
quando nel NT, lo stesso Gesù di Nazareth con il «comandamento nuovo» indica 
di esser lui stesso la misura dell’amore («amatevi come io ho amato voi»: Gv 
13,34), di non considerare gli altri più o meno prossimi ma di farsi prossimo a 
tutti (cf. Lc 10,29.36-37), arrivando perfino ad amare i nemici (cf. Mt 5,43-48; Lc 
6,27-35). È opinione di tanti che un amore di questa portata e in tale misura sia 
impossibile umanamente… e a ragione! Si chiede, infatti, all’essere umano 
quanto è possibile solo a Dio e, nell’ottica della teologia cristiana, quanto è stato 
reso umanamente praticabile solamente da Gesù il Cristo, Figlio di Dio fatto 
uomo propter nostram salutem (cf. Gv 13,1; Lc 23,34). 

Nella fenomenologia della vita quotidiana, anche tra i cristiani convinti e 
praticanti, si nota che «sopravvalutare e sottovalutare, idealizzare o svalutare, 
venerare o disprezzare sono caratteri distintivi dello stile relazionale narcisistico 
che tutti conosciamo per averli provati in prima persona o per esserne stati l’og-
getto».17 Rimane comunque l’impressione che, nonostante l’esperienza diretta e 
la nutrita letteratura sull’argomento, «il riflesso di Narciso continui a mostrarsi 
inafferrabile e difforme: non solo nella personalità individuale, ma anche, sempre 
di più, in quella collettiva».18 

Sintomi di tale fenomeno sono riscontrabili in ambito ecclesiale e nel con-
testo comunicativo ed educativo, nella costruzione dell’identità cristiana. L’espe-
rienza bimillenaria della Chiesa presenta una vasta gamma che meriterebbe uno 
studio più ampio e approfondito. 

                               
14 Cf. Ibidem, 90; F. MADEDDU, I mille volti di Narciso, Raffaello Cortina, Milano 2020. 
15 Si veda lo schema riassuntivo presentato da LINGIARDI, Arcipelago N, 36-37 e ss. Viene 

raffigurato l’Arcipelago N[arcisismo] tra due polarità: poca autostima e troppa autostima. A si-
nistra si colloca il narcisismo fragile (sentimento di inferiorità, ipersensibilità alla critica, ricerca 
di approvazione, invidia, vergogna, disagio nelle relazioni, grandiosità segreta) e a destra il nar-
cisismo arrogante (sentimento di superiorità, richiesta di ammirazione, egocentrismo, scarsa em-
patia, grandiosità esibita, onnipotenza, pretese di privilegio) e il narcisismo maligno (manipola-
zione, sfruttamento interpersonale, perversione relazionale, sadismo, tratti paranoidi, assenza di 
empatia, nessun rimorso o sentimento di colpa) che sconfina nella psicopatia. Al centro Lingiardi 
pone l’equilibro narcisistico (stabilità dell’autostima, amor proprio senza presunzione, desiderio 
di realizzarsi, soddisfazione per i successi propri e degli altri, empatia, piacere nelle relazioni). 
Interessanti i criteri diagnostici per tratteggiare i diversi tipi di narcisismo: cf. Ibidem, 106-107. 

16 Si riporta l’espressione di Sigmund Freud: cf. Ibidem, X. 
17 Ibidem, 22. 
18 Ibidem, 32. Il narcisismo è presente e pervasivo più di quanto si pensa negli individui e 

nelle varie entità sociali e associative: cf. A. LOWEN, Il narcisismo. L’identità rinnegata, [1983], Fel-
trinelli, Milano 2013.   



Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” | 145 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Ad esempio, tra i saggi iscritti all’Indice dei libri proibiti, risalta la disamina 
di Antonio Rosmini sulla descrizione delle cinque piaghe che affliggevano la 
Chiesa di allora e di oggi, mantenendo, in buona parte, una sorprendente attua-
lità.19 La lettura onesta eppure docile del Rosmini non tratta del “narcisismo” ma 
contiene elementi che lo richiamano e rinviano a quella sana verifica che la Chiesa 
opererà in tempi successivi al saggio rosminiano, nel XIX e XX secolo. 

Tra i tanti, due recenti esempi “riflessivi” sul “narcisismo ecclesiale” si 
sono verificati durante il Concilio Ecumenico Vaticano II e durante il pontificato 
di papa Francesco.  

Proprio durante la fase conclusiva dell’iter conciliare, in cui affioravano le 
prime valutazioni sull’evento ecclesiale, Paolo VI si trovò a fronteggiare l’accusa 
di “narcisismo” da parte di frange intra-ecclesiali progressiste e di alcune voci 
laiciste.20 Non è difficile cogliere la querelle, di riflesso, nella risposta del Pontefice: 

La Chiesa vuole finalmente contemplare sé stessa, o meglio ricercarsi 
nella mente di Gesù Cristo, suo divino Fondatore; che è quanto dire rendere 
omaggio alla sapienza e alla carità di Lui; e, rinnovando a Lui il pieno ossequio 
della sua fede e della sua fedeltà, rendersi ancor meglio idonea all’opera di sal-
vezza a cui è stata istituita. Né si creda che ciò facendo la Chiesa si fermi in un 
atto di compiacenza su se stessa, dimenticando, da un lato Cristo, da cui tutto riceve 
e a cui tutto deve; e dall’altro l’umanità al cui servizio è destinata: tra lui e il 
mondo ella si pone, non paga di sé, non diaframma opaco, non fine a se stessa, 
ma fervidamente sollecita d’essere tutta di Cristo, in Cristo e per Cristo, e tutta 
degli uomini, tra gli uomini e per gli uomini […].21 

Il secondo esempio è quello dei “dibattuti” discorsi che papa Francesco ha 
rivolto in varie occasioni22 e in specie alla Curia romana come risposta agli auguri 

                               
19 Le cinque piaghe sono: la divisione e il distacco del popolo dal clero nel culto cristiano, 

la carente formazione del clero, la disunione dei vescovi, il monopolio laicale nella nomina dei 
vescovi, la schiavitù dei beni ecclesiastici. Sebbene redatta nel 1832-33, l’opera fu pubblicata suc-
cessivamente sotto il pontificato di Pio IX: A. ROSMINI, Delle cinque piaghe della Chiesa. Trattato 
dedicato al Clero cattolico, Tipografia Veladini, Lugano 1948. L’anno successivo l’opera fu messa 
all’Indice e nel 1854 fu prosciolta dalla stessa Congregazione competente.   

20 Cf. l’accenno contenuto in: E. APECITI, Paolo VI e la continuazione del Concilio Ecumenico, 
in X. TOSCANI (Ed.), Paolo VI. Una biografia, Istituto Paolo VI - Studium, Brescia-Roma 2014, 405. 

21 PAOLO VI, Discorso in apertura del terzo periodo del Concilio (14.09.1964), in Enchiridion 
vaticanum, 1. Documenti ufficiali del Concilio Vaticano II. Testo ufficiale e versione italiana, EDB, 
Bologna 131985, 235*-269*: 250*-251*. Il corsivo è nostro. Sull’accusa di «narcisismo ecclesiologico» 
si veda anche: IDEM, Omelia nella 9a sessione del Concilio (07.12.1965), in Enchiridion vaticanum, 1., 
448*-465*: 453*-457*. In modo positivo e lineare il papa reagì alle tensioni tra tradizionalisti e pro-
gressisti affiorate nell’assise conciliare e anche nell’opinione pubblica, invitando a una unità di 
visione, di mentalità e di stile di vita e giungendo alla solenne e forte affermazione che riassume 
ogni sforzo conciliare: «Il nostro umanesimo si fa cristianesimo, e il nostro cristianesimo si fa 
teocentrico; tanto che possiamo altresì enunciare: per conoscere Dio bisogna conoscere l’uomo» 
(Ibidem, 462*).    

22 Cf. le riflessioni autobiografiche che toccano i temi del maschilismo e del clericalismo, 
contenute in FRANCESCO con MUSSO, Spera, 226, 232-235, 266, 376-279. LINGIARDI, in Arcipelago N, 
105-106, richiama l’omelia natalizia del 2015 di Papa Bergoglio. Cf. anche T. HOOPES, Papa Fran-
cesco ha delle buone notizie per i narcisisti, R. Sciamplicotti (trad.), <https://it.ale-
teia.org/2015/10/09/papa-francesco-ha-delle-buone-notizie-per-i-narcisisti> (consultato il 
21.04.2025). Inoltre, il comunicato del vescovo di Linz, mons. M. Scheuer: Papa Francesco: mons. 



146 | Giuseppe Ruta   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

natalizi,23 non risparmiando affermazioni forti, ma nello stesso tempo incorag-
giando, con fervide ammonizioni, a quella sana autocritica che scuote e spinge 
all’autentica conversione. Si tratta di un prosieguo eloquente dei coraggiosi atti e 
gesti di pentimento dei predecessori Paolo VI, Giovanni Paolo II e Benedetto XVI 
di fronte alle tante forme di abuso di potere e non, perpetrate lungo la storia della 
Chiesa e nella cronaca più recente. 

Tra le espressioni dirette e gli appelli alla riforma e al cambiamento, se ne 
possono espungere tante. Merita particolare menzione il Discorso alla Curia ro-
mana del 22 dicembre 2014 che ebbe un’eco particolare anche nell’opinione pub-
blica. Nel catalogo dei 15 rischi in cui si incorre e delle malattie da curare, una 
volta diagnosticate nella verità e con onestà, al primo posto appare il termine 
“narcisismo”. A partire da esso si diramano e prolificano i successivi malesseri, 
espressi “a effetto domino”, uno dopo l’altro, o “a cerchi concentrici” come 
quando si lancia un ciottolo nello stagno. Papa Bergoglio lo definisce come 

la malattia del sentirsi “immortale”, “immune” o addirittura “indispensabile”, 
trascurando i necessari e abituali controlli. Una Curia che non si autocritica, che 
non si aggiorna, che non cerca di migliorarsi è un corpo infermo. Un’ordinaria 
visita ai cimiteri ci potrebbe aiutare a vedere i nomi di tante persone, delle quali 
alcuni forse pensavano di essere immortali, immuni e indispensabili! È la malat-
tia del ricco stolto del Vangelo che pensava di vivere eternamente (cf. Lc 12,13-
21), e anche di coloro che si trasformano in padroni e si sentono superiori a tutti 
e non al servizio di tutti. Essa deriva spesso dalla patologia del potere, dal “com-
plesso degli Eletti”, dal narcisismo che guarda appassionatamente la propria im-
magine e non vede l’immagine di Dio impressa sul volto degli altri, specialmente 
dei più deboli e bisognosi (cf. EG 197-201). L’antidoto a questa epidemia è la gra-
zia di sentirci peccatori e di dire con tutto il cuore: “Siamo servi inutili. Abbiamo 
fatto quanto dovevamo fare” (Lc 17,10).24 

                               
Scheuer (Linz), “ha eliminato l’egocentrismo e il narcisismo nella Chiesa”, <https://www.agensir.it/quo-
tidiano/2025/4/21/papa-francesco-mons-scheuer-linz-ha-eliminato-legocentrismo-e-il-narcisi-
smo-nella-chiesa/> (consultato il 21.04.2025). 

23 Si tratta di dodici discorsi, uno per ogni anno di pontificato, di differente lunghezza e 
intensità. Il più breve è quello del 2013 (6011 caratteri, spazi inclusi), mentre il più lungo è quello 
del 2016 (26.420 caratteri, spazi inclusi). Portano la data del 21 dicembre (2013, 2015, 2017, 2018, 
2019, 2020, 2023, 2024), del 22 (2014, 2016, 2022) e del 23 dicembre (2021). Nel sito vatican.va sono 
disponibili le versioni video, utili per analizzare alcuni tratti stilistici e non-verbali delle udienze 
(dalla tonalità della voce del pontefice, alle pause, alle inquadrature degli ascoltatori…) ai fini di 
una valutazione complessiva degli interventi che non si limi al testo scritto.  

24 FRANCISCUS, [Allocutio] Occasione Romanae Curiae Natalicia Omina prosequiendi. La Curia 
e il corpo di Cristo, 22.12.2024, in «Acta Apostolicae Sedis» 107 (2015) 1, 44-53: 46-47. Al settimo 
punto, papa Francesco colloca: «La malattia della rivalità e della vanagloria (cf. EG 95-96): quando 
l’apparenza, i colori delle vesti e le insegne di onorificenza diventano l’obiettivo primario della 
vita, dimenticando le parole di san Paolo: “Non fate nulla per rivalità o vanagloria, ma ciascuno 
di voi, con tutta umiltà, consideri gli altri superiori a sé stesso. Ciascuno non cerchi l’interesse 
proprio, ma anche quello degli altri” (Fil 2,3-4). È la malattia che ci porta a essere uomini e donne 
falsi e a vivere un falso misticismo e un falso “quietismo”. Lo stesso San Paolo li definisce “nemici 
della Croce di Cristo” perché “si vantano di ciò di cui dovrebbero vergognarsi e non pensano che 
alle cose della terra” (Fil 3,18.19)». 



Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” | 147 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

Se il termine «narcisismo» nei discorsi natalizi alla Curia romana appare 
solo nel caso citato, il fenomeno è presente e ricorrente con altri vocaboli come 
«vanagloria» e «autoreferenzialità»,25 o viene reso con altre sfumature e dettagli 
espressivi.  

In sintonia con i nostri contemporanei e con le plurime società dei cinque 
continenti, si può quindi condividere a livello diagnostico quanto segue: «Tutti 
abbiamo dei tratti narcisistici e anche grazie a essi riusciamo a perseguire i nostri 
obiettivi, essere orgogliosi dei nostri successi, provare gioia per ciò che facciamo, 
raccogliere i frutti della nostra simpatia o del nostro fascino, nutrire le aspirazioni 
creative».26 

Questi lineamenti sono comunque ambivalenti. Infatti, «[…] quando que-
sti tratti diventano molto marcati e pervasivi, allora lo stile narcisistico diventa 
un disturbo narcisistico e interferisce con la nostra vita psichica e relazionale».27 

E questo vale non solo per gli altri, per gli uomini e le donne del nostro 
tempo, ma anche per ogni credente, ogni cristiano e ogni comunità ecclesiale. 

3. Terapia e antidoti 

Di fronte alla diagnosi prospettata, non si tratta di accentuare sensi di 
colpa o generare forme paralizzanti o masochistiche, quanto piuttosto trovare la 
via della guarigione e intervenire terapeuticamente, avvalendosi di tutte le ri-
sorse umane e assecondando la “grazia” di Dio che invita alla conversione e a 
raggiungere la «piena maturità di Cristo» (Ef 4,13). Si tratta di tendere continua-
mente a un sostanziale equilibrio che si raggiunge, e si mantiene, attraverso una 
sana auto-critica e forme sane di auto-stima. Un invito alla “riflessione” e a una 
equilibrata considerazione di sé stessi, guardandosi allo specchio, considerando 
questo oggetto in una prospettiva simbolica e non tanto come un utensile tra i 
tanti, un puro e semplice oggetto.28 

Uno screening adeguato non può accontentarsi di guardare sé stessi, le pro-
prie capacità e abilità, le proprie ragioni, intenzioni e motivazioni, ma anche 
«considerare lo stile delle relazioni, l’autenticità nell’amicizia, la generosità 
nell’amore, la sincerità del proprio interessarsi degli altri, la capacità di perdo-
nare le imperfezioni proprie e altrui e di tollerare le frustrazioni».29 Questo lavo-
rio è possibile confidando in un buon accompagnamento educativo e formativo, 

                               
25 Il blick sui suddetti discorsi meriterebbe un’analisi più attenta e approfondita. A titolo 

esemplificativo, si fa riferimento alle ricorrenze dei termini di “autoreferenzialità” (cf. Discorsi del 
2016, 2017, 2018, 2020) e di “vanagloria” (cf. Discorsi del 2017, 2021). Inoltre, cf. FRANCESCO con 
MUSSO, Spera, 244, 263-264, 279. 

26 LINGIARDI, Arcipelago N, 36. 
27 Ibidem. Cf. FRANCESCO con MUSSO, Spera, 286-287. Sono basilari per Lingiardi due con-

vinzioni: rispettare «l’esperanto nosografico della comunità scientifica» e «l’incontro vivo con il 
paziente e le sue radici personali, familiari e biologiche»; inoltre, ritiene necessario il ricorso alla 
prospettiva relazionale per spiegare il fenomeno. Cf. LINGIARDI, Arcipelago N, 76, 77; inoltre: 100-
101. 

28 Cf. Ibidem, 4. Si confronti l’utile volume di S. MELCHIOR-BONNET, Storia dello specchio. 
Prefazione di Jean Delumeau, Dedalo, Bari 2002. Inoltre, G. SASSANELLI, L’Io e lo specchio. Narcisismo 
e sviluppo mentale nella prima infanzia, Astrolabio, Roma 1989. 

29 LINGIARDI, Arcipelago N, 35.  



148 | Giuseppe Ruta   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

mediante un processo che porta gradualmente e progressivamente alla purifica-
zione continua della memoria e alla verifica e validazione delle motivazioni più 
profonde. 

Un passaggio formativo delicato è quello di “nominare” con precisione e 
comprensione di mente e di cuore ciò che non va bene in sé stessi e nel rapporto 
con gli altri, distinguendolo opportunamente da ciò che è bene e va bene. Oc-
corre, infatti, far leva su ciò che di positivo c’è in noi e negli altri, superando il 
male con il bene (cf. Rm 12,21).  

L’accettazione di sé, oltre la conoscenza di sé su cui insiste particolarmente 
la filosofia greca (γνῶθι σεαυτόν: «conosci te stesso» e la maieutica socratica), fa 
parte della tradizione cristiana, in particolare agostiniana,30 e va ripresa e ricon-
siderata in una prospettiva relazionale e dialogica, sgravandola dall’ipoteca illu-
minista dell’individualismo e del soggettivismo. 

Un punto educativo su cui occorre insistere e investire energie è l’accetta-
zione di sé, delle proprie capacità e dei propri limiti, come afferma lucidamente 
Romano Guardini: 

Così l’atto di esser sé stessi alla sua radice diviene ascesi: debbo rinunciare 
ad esser altrimenti da come sono o addirittura un altro da quello che sono. 
Quanto insistente possa farsi questo desiderio, lo possiamo cogliere dai miti e 
dalle fiabe, ricorrenti presso tutti i popoli, e nei quali un uomo viene tramutato 
in un altro essere: verso l’alto in un astro, verso il basso in un animale, o in un 
mostro, o in una pietra… Io debbo rinunciare ad avere talenti che mi sono negati; 
debbo riconoscere i miei limiti e rispettarli. Ciò non significa rinunzia alla ten-
sione verso l’alto. Questa mi è permessa e doverosa; ma lungo la linea di quanto 
m’è assegnato … Però non devo neppure lasciarmi prendere dal risentimento, da 
quell’atteggiamento che rivela che non ho veramente accettato e veramente ri-
nunciato, e che consiste nel far male quanto m’è precluso. Alla radice di tutto sta 
l’atto mediante il quale accetto me stesso. Debbo acconsentire ad essere quello 
che sono. Acconsentire ad avere quelle qualità che ho. Acconsentire a stare nei 
limiti che mi sono tracciati.31 

4. Una breccia aperta 

Al termine della nostra “riflessione”, si arriva alla convinzione che noi 
stessi «siamo sarti del nostro narcisismo»32 e che in qualche modo in quanto edu-
catori siamo, volenti o nolenti, “coltivatori di narcisi”. Dopo la diagnosi e alcune 
indicazioni terapeutiche, anche una ferita (inferta o ricevuta) può diventare una 
“feritoia” da cui scorgere una prospettiva diversa e assistere, o meglio parteci-
pare, al miracolo rappresentato da una eloquente vignetta di Guy Billout: «Un 

                               
30 Cf. Ibidem, 4. Inoltre, cf. R. GUARDINI, Accettare se stessi, [1953], Morcelliana, Brescia 

52022, 44. I punti di sospensione sono nel testo originale del Guardini. 
31 GUARDINI, Accettare sé stessi, 16-17. Cf. le pagine precedenti, in cui Guardini fa riferi-

mento all’io, allo specchio, al nome (cf. Ibidem, 56-65), al principio esistenziale, all’esistenza come 
dono (gabe) e compito (aufgabe): cf. Ibidem, 7-16. Sebbene datati, permangono validi e profondi gli 
spunti per valutare gli umanesimi e gli anti- e trans-umanesimi di oggi, compresa la recente ideo-
logia gender, tematica delicata che va considerata a parte. 

32 LINGIARDI, Arcipelago N, 34. 



Il narcisismo “autoregolato”, “debole” e “aggressivo” | 149 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

giorno come Narciso ci specchiamo nell’acqua, ma anziché vedere riflessa un’im-
magine identica a noi stessi, vediamo con sorpresa un altro “noi stessi”, un po’ 
diverso, che ci saluta».33 Guarda caso, un giardiniere! 

Papa Francesco oltre a richiamare la mente e le mani in campo educativo 
e formativo, ha ribadito, a più riprese, la centralità del “cuore”: 

Solo il cuore è capace di unificare e armonizzare la nostra storia personale, 
che sembra frammentata in mille pezzi. L’anti-cuore, al contrario, è un orizzonte 
sempre più dominato dal narcisismo e dall’autoreferenzialità, che alla fine con-
duce all’apatia, alla depressione, alla “perdita del desiderio”, proprio perché l’al-
tro dall’orizzonte scompare. Di conseguenza, diventiamo incapaci di accogliere 
Dio, perché, come direbbe Heidegger, per ricevere il divino dobbiamo costruire 
una “casa degli ospiti”, e financo di accogliere noi stessi, di rispondere alla nostra 
essenza più autentica e vera. Se il cuore non vive, scrive Guardini nella sua analisi 
del mondo di Dostoevskij, “l’uomo rimane estraneo a sé stesso”.34  

 Tre accenti affiorano complessivamente dalla “riflessione” fin qui con-
dotta. 

Anzitutto, un senso di profonda gratitudine per ciò che abbiamo e soprat-
tutto per “chi” siamo, come superamento di paure e angosce, frustrazioni e per-
dite che spesso ci sorprendono e forse ci attanagliano. Vi sono tante testimo-
nianze di vita che, a partire da situazioni limite per non dire impossibili, si riem-
piono di grazia, si vestono di graziosità e si espandono in un cordiale e corale 
“grazie”, nonostante tutto: 

Non posso fingere di non aver paura. A dominare, però, è un sentimento 
di gratitudine. Ho amato e sono stato amato; ho ricevuto molto, e ho dato qual-
cosa in cambio; ho letto e viaggiato e pensato e scritto. Ho avuto un contatto con 
il mondo, di quel tipo particolare che ha luogo tra scrittori e lettori. Più di tutto, 
sono stato un essere senziente, un animale pensante, su questo pianeta bellis-
simo, il che ha rappresentato di per sé un immenso privilegio e una grandissima 
avventura.35 

Gli altri due accenti sono la gentilezza36 e l’umorismo,37 frutto maturo di una 
vita segnata dalla grazia e fondamentalmente grata, il correttivo di ogni forma di 
«superbia della vita, di concupiscenza degli occhi e della carne» (cf. 1Gv 2,16) e 
di smania di possedere persone e cose. È possibile cogliere in questi tre accenti 
non solo la nobiltà del vivere umano e la finezza dell’animo, ma anche le note 
salienti del vangelo delle beatitudini. La Chiesa non è esente dalle derive disu-
manizzanti e dalle devianze narcisistiche, come afferma il catecheta belga André 
Fossion:   

                               
33 Ibidem, 95-96. 
34 FRANCESCO con MUSSO, Spera, 370. 
35 O. SACKS, Gratitudine, (2015), Adelphi Milano 2016, cit. in LINGIARDI, Arcipelago N, 35. 

Cf. anche M. KLEIN, Scritti (1921-58), Bollati Boringhieri, Torino 1987. 
36 Si rinvia a: G. RUTA, Umorismo e gentilezza. Attenzioni educative nell’ottica della speranza, 

in C. CIFERRI (Ed.), Chiamati a rilanciare il Patto Educativo Globale, LAS, Roma 2021, 213-233, in 
particolare: 227-232. 

37 Cf. Ibidem, 215-227. 



150 | Giuseppe Ruta   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

Il rischio che corre la Chiesa di oggi, […] è che, per pigrizia, per paura, 
per autosoddisfazione, per amore dei poteri stabiliti, essa cada in un conservato-
rismo che la confina in un modello di cristianesimo occidentale, diventato ina-
datto allo stesso occidente. La sciagura sarebbe che essa perda la sua libertà di 
innovare sacralizzando le sue forme antiche al punto che ogni dibattito – sul 
ruolo del papa, sul celibato dei preti, sui divorziati risposati, sui riti liturgici, sulle 
forme del sacramento della penitenza, sull’accesso delle donne al sacerdozio, 
sulle relazioni ecumeniche e interreligiose, ecc. – sia sospettato di essere una in-
fedeltà alla Tradizione o al Vangelo stesso. La Chiesa si priverebbe allora della 
libertà di innovare di cui tuttavia essa dispone, così come testimonia la sua stessa 
storia.38 

Nello stesso tempo, crediamo che crescere umanamente e maturare nella 
fede cristiana non sono in contraddizione, anzi: il cristianesimo è fondamental-
mente umanesimo in continua ricerca di autenticità, come hanno affermato con 
convinzione tutti i Pontefici dal Concilio in poi, in particolare Paolo VI e France-
sco. Ogni discepolo del Vangelo dovrebbe credere fermamente ed esclamare con 
la vita, prima che con le parole:  

Più mi avvicino a Dio, più divento me stesso nella mia differenza, nella 
mia singolarità. Andare verso Dio non significa fondersi con Lui, ma piuttosto 
avvicinarsi a sé stessi, ritrovare sé stessi e amarsi […] è trovare la libertà di scri-
vere la propria vita, lasciando che la grazia della nostra creazione si compia in 
noi fino in fondo.39 

 

The “Self-Regulated”, “Weak” and “Aggressive” Narcissism  
in the Ecclesial life and Christian Identity    

 

► ABSTRACT 
This article explores the polysemy of "reflection" and connects it to narcissism in 

both the personal and ecclesial dimensions. It offers an interdisciplinary and meta-disci-
plinary reading of narcissism as a constitutive element of subjectivity, both a resource 
and a risk. After reconstructing its cultural, biblical, and sapiential roots, it analyzes its 
manifestations in ecclesial life, including the self-referential tendencies denounced by 
Vatican II and recent magisterium. A distinct symptomatology of vulnerable and patho-
logical forms demonstrates the impact of narcissistic dynamics on educational, rela-
tional, and spiritual processes. Therapeutic and discernment criteria are suggested, 
based on the purification of motivations, balanced self-criticism, and the symbolic inte-
gration of the mirror relationship. The article concludes by proposing a path that trans-
forms self-centeredness into relational maturity, promoting gratitude, kindness, and hu-
mor as correctives. 

► KEYWORDS 
Christian Identity; Ecclesial Relations; Integral Education; Narcissism; Reflection.   

 

  ruta@unisal.it

                               
38 A. FOSSION, Il Dio desiderabile. Proposta della fede e iniziazione cristiana, [2010], EDB, Bolo-

gna 2011, 241. 
39 IDEM, Une nouvelle fois. Vingt chemins pour (re)commencer à croire, Lumen Vitae, Bruxelles 

2004, trad. it. EDB, Bologna 2004, 48. 



 
 
 
 

 
 
 

 

 

«Catechetica ed Educazione» 10 (2025) 3, 151-165.  

Discipleship, the Catechetical Edge of  
Holistic Christian Formation   

Antony Christy Lourdunathan * 
 
 
 
 
  

 

► ABSTRACT 
The article discusses the concept of Christian discipleship within the cate-

chetical framework of holistic Christian formation. It explores the historical evolu-
tion and differing perspectives on discipleship, distinguishing between the Catholic 
(the noun form) and Protestant (the verb form) understandings of the term. Present-
ing the various models of discipleship, beginning with those of the Learner, the Fol-
lower, and the Heir perspectives, the work furnishes a panoramic view of Christian 
discipleship, before it proceeds to analyse the different models in stages of Christian 
discipleship from both Protestant and Catholic viewpoints, using dynamics such as 
growth and participation, to illustrate the journey from novice to mature believer. 
Emphasizing that discipleship should be understood as a lifelong process of growth, 
maturity, and mission, moving beyond a “non-discipleship Christianity”, the article 
concludes by proposing a “Four-Dimensional model of Christian Discipleship” that 
Catechesis needs to promote, a model that progresses in a cyclical manner through 
stages of Recognition, Remembrance, and Reconstruction, ultimately orienting to-
wards the building up of the Reign of God.  

► KEYWORDS  
Catechesis; Christian Discipleship; Faith Maturity; Models of discipleship; 
Stages of discipleship. 

*Antony Christy Lourdunathan: è professore Straordinario dell’Antropologia ed 

Esperienza Religiosa, nell’Istituto di Catechetica – Facoltà di Scienze 
dell’Educazione, Università Pontificia Salesiana (Roma). 



152 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

 
 

 

Introduction: Disciple – is it a noun or a verb? 

If you look at the term ‘disciple’ as a noun you are a Catholic, and if you 
say it is primarily a verb, you are a Protestant.1 If you say it is both, you are closer 
to being a Christian and how closer still depends on what you believe: whether 
it is more noun or more verb! As a noun it is, being a disciple, growing into a 
disciple and maturing as a disciple. As a verb it is making a disciple, assisting 
those who make disciples and multiplying disciples! Those who hold on to the 
Latin root would remain with the term ‘discipulus’ coming from ‘discere’ which 
would mean to learn.2 Instead, those who subscribe to the Greek term ‘mathetes’ 
from the term ‘manthano’ which means also to learn but (as in the root of mathe-
matics) is more a ‘thought accompanied by endeavour’. It would mean those who 
‘think and learn’, those who move beyond learning to doing, to endeavour, to 
put into practice the thought apprehended.3 It is in this background that the 
Protestant Churches and other Evangelicals extend the usage to terms such as 
‘discipling’, ‘discipler’ etc., utilised within their scholarship with such familiarity 
and ease. The Catholic Church does not have that yet in its workaday lexicon.  

The present work doesn’t not in any way intend to venture into the various 
and spread-out nuances of the term ‘disciple’ or ‘discipleship’, but merely takes 
all these nuances into consideration and attempts to suggest where and how the 
process of Catechesis needs to locate this paradigm of discipleship within its pur-
view. At the outset and in brief, it clarifies some of the meaning-sets related to 
discipleship in general and in the Christian parlance as square one for an explo-
ration ahead. Outlining thus the Christian and the Catholic perspective, the work 
shall embark upon framing “discipleship” as a paradigm for catechesis. It would 
be fitting to begin with understanding some of the common interpretations of the 
very concept of discipleship.  

1. “Discipleship” – Some Relevant Ramifications 

There are various traces of meanings and shades of definitions that the 
term discipleship could assume. Without going into the long list of it, we can 
group them all into some wide perspectives, within a broad continuum based 
on the approaches they reflect.  

The first is the Learner perspective of discipleship, which is born out of an 
epistemological approach which centres on “knowing”, “ways of knowing” and 

                               
1 The term is used here with the consciousness of the exceptions one can have in its usage. 

However, it refers to a particular school of thought differentiated from that of “Catholic”.  
2 Disciples, in «New Catholic Encyclopeida», Encyclopedia.com, <https://www.encyclope-

dia.com/ religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/disciples> (last consulted 
01.12.2025).  

3The nuances of the term ‘mathetes’ is from: C. SHIRLEY, It takes a Church to Make a Disciple: 
An Integrative Model of Discipleship for the Local Church, «Southwestern Journal of Theology» 50 
(2008) 2, 207-224: 208-209. 



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 153 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

“knowing about knowing” or consciousness. This is one of the oldest of perspec-
tives in vogue. We can trace it back to ancient legends like the Plato, Socrates and 
Aristotle who had their own disciples.4 

Another perspective that can be considered prominent is the Follower per-
spective which arises out of an ideological (philosophical, theological, social or 
scientific) approach which begins from an outlook that stresses on experience, 
agreement and allegiance to the thought or principles of a person that one con-
siders a leader or a guide. Underlying this, is an element of learning, but a learn-
ing that tends more towards doing, living and practising. There is an added sense 
of imitation and modelling. Great personalities in history have always inspired 
followers, who concentrate not so much on academic exercise as on a desire to 
identify with and imitate.5 Personalities like Mahatma Gandhi or Martin Luther 
King or Mao Tse Tung, have had a great following and they still draw disciples.  

A third perspective, we could identify is an Heir perspective of disciple-
ship which emerges from an existential or experiential approach which takes in-
tegral values, fundamental choices and existential responses given by a person 
as a heredity and ascertains a continuity to it as such. The leader or the inspirer 
becomes a forerunner, a pioneer, a trendsetter and his or her life becomes a path, 
a guidebook, a roadmap, a recipe for life of the so-called disciples. The one who 
considers oneself a disciple, strives to emulate and become one with, in mind and 
spirit, the person whom he or she considers not merely a teacher or master, but 
the very meaning of his or her life and the way to fulfilment of one’s existence.6 
The disciple is sometimes looked at, as someone who would be able to replace 
the master or offer continuity to the legacy.  

2. Discipleship in the Realm of Religious Experience 

In understanding the discipleship perspectives as above, there is a danger 
that one can unwittingly give into – namely, that of considering that Christian 
discipleship automatically, being in the religious realm, would fall under the 
third category that we have enlisted. Not necessarily! It is possible, within the 
same Christian experience or tradition, to identify persons or ideas falling in line 
with all the three categories listed afore. For instance, there are those who sub-
scribe to the learner perspective speaking of discipleship in terms of knowing the 
person of Christ, know his teachings and knowing the way to practice them,7 

                               
4 Learner perspective, concentrates on a specific knowledge or specific mode of knowing 

which differentiates the particular school or group of individuals and their allegiance to a ‘truth’ 
that they value above all. This has much to do with the sense of the latin root, discipulus.  

5 Follower perspective, tends to take on the Greek root for disciple, mathetes where learning 
happens but accompanied by endeavour and practices. Life practices are altered here and some 
even go to the extent of letting go of a previous life style in the case of their new-found inspiration.  

6 Heir perspective, as we see is very spiritual and likely to be religious. It deals with not 
merely spiritual categories, but with categories that are trans-material and beyond spacio-tem-
poral, however within the concrete experiences of daily living. There is always a tension between 
the present, the past, the future and the timelessness here! 

7 Just to provide an example, we can think of what C.S. Lewis says: God «had taught me 
how a thing can be revered not for what it can do to us but for what it is in itself. That is why, 
though it was a terror, it was no surprise to learn that God is to be obeyed because of what He is 



154 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

while there are others who speak of faith more as a response and discipleship as 
following Christ8 and still others who would look at discipleship as becoming 
one with Christ and participating in the very image of Christ.9 However, one af-
firmation that can be made without any doubt is that every religious tradition 
speaks of some form of discipleship or the other.  

While there are certainly specific interpretations that characterise every re-
ligion and its faith tradition, most of the aspects of discipleship in a religion, find 
a point of convergence with their counterparts in other religions. Of these we can 
point out at least three aspects which seem to be universal to most religions. The 
first of these is the fact that disciples are considered to be special or select people. 
Even in religious traditions which claim that every person who accepts that par-
ticular faith is a disciple, there is an understanding that not all live by this con-
viction and there are those special “some” who are conscientious who conform 
to it. The second common aspect that can be underlined is about discipleship be-
ing considered a kind of mediation, between the ideal and the commoners. The 
ideal in certain traditions is the divine, in others the master or the leader. The 
disciples are considered to be those mediators who are able to play a special role 
between the divine and the ordinary people, or those who have chosen to follow 
the master or the leader from close. The third shared aspect is the possibility of 
inheritance. The disciple is deemed worthy or considered potential to grow up to 
the level of inheriting special graces from the divine or the special place of the 
master, at a phase in the progress. 

3. Christian Formation as Growth in Discipleship 

Speaking of Christian Education, Leland Harder points out that the erst-
while dominant conceptions of Christian Education such as – Christian nurture, 
Christian instruction and Christian experience, whether taken one by one or al-
together, are all lacking while it comes to thinking of a holistic process of for-
mation. Already in those years, he observed that the conception of Christian Dis-
cipleship as a motif, has to define Christian education and that it contains within 
it all the three aforementioned conceptions.10 Though some thinkers in the field 

                               
in Himself . . . To know God is to know that our obedience is due to Him». See, C. S. LEWIS, 
Surprised by Joy: The Shape of My Early Life, Harcourt Brace, New York 1984, 172. 

8 This can be seen reflected in thinkers like Paul Tillich who speaks of faith as ultimate 
concern and defines faith as the subjective response of the whole person, «the centred act of the 
personality», which transcends distinctions like conscious and unconscious, cognitive and affec-
tive or conative etc. See, P. TILLICH, Dynamics of Faith, Harper and Row, New York 1957, 1-16. 

9 Michael Peppard states, «the dual proclamation of Jesus Christ as God’s son and of his 
disciples as sons or children of God was undoubtedly part of the early Christian kerygma, broadly 
attested by different authors and genres». See, M. PEPPARD, Adopted and Begotten Sons of God: Paul 
and John on Divine Sonship, in «The Catholic Biblical Quarterly» 73 (2011) 1, 92-110: 92. 

10 Cf. L. HARDER, The Concept of Discipleship in Christian Education, in «Religious Educa-
tion» 58 (1963) 4, 347-358: 348-349. 



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 155 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

of Religious Education today tend to be suspicious of the usage of the term ‘for-
mation’ and pose it as if it is in contrast to “critical” Christian education,11 one 
need not be timid in using the term, as it includes a great portion of internal pro-
cess that involves a wide range of exercises such as understanding, critical ap-
praisal, assimilation and so forth, which are not recognised by those who look at 
it as merely an external adaptation and not a ‘shaping’ that happens from within. 
The critique of this term comes mostly from non-Catholic circles and it needs to 
be understood and listened to for what it is worth.  

There is a strong connection between discipleship and Christian Maturity. 
The Scripture reminds, that the disciples of Christ were first called Christians at 
Antioch (Acts 11:26f) and until then they were called just believers. While in the 
Gospels we come across categories of persons like “the crowd”, “the disciples” 
and “the apostles”, from Acts of the Apostles we begin to see, “the believers”, who 
later become “the disciples”, “the disciples” who come to be referred to as “the 
apostles” and so on. The indication here is to the levels or stages of maturity in 
living the Christian faith.  

It could be a kind of mythical reasoning prevailing in our thinking, not just 
today but for centuries now, that «a Christian is someone who by faith accepts 
Jesus as Savior [sic], receives eternal life, and is safe and secure in the family of 
God; a disciple is more serious Christian active in the practice of the spiritual 
disciplines and engaged in evangelizing and training others».12 Can this separa-
tion between being a Christian and being a disciple be justified today? At times, 
the popular exhortations made not to remain “nominal” Christians but to be “ac-
tive disciples”, isn’t that an implicit approval of the separation? Rightly, we are 
warned that «the longer we perpetuate the myth that disciple is a secondary iden-
tity reserved for the elite, the more we will continue to produce “bar-code Chris-
tians”».13 This would be a “non-discipleship Christianity”14 making no differ-
ence, be it in the lives of the persons concerned or to the society they live in. 

There is a curious note offered by a study that points that the word “disci-
ple” occurs 230 times in the Gospels and 28 times in the Acts of the Apostles,15 
while the term “discipleship” is found not even once in the entire New Testa-
ment. In relation to the three possible meanings of the suffix “ship”, derived from 
the Old English root “scipe”, discipleship can be thought of as a condition, a com-
petence or a configuration. Hence it is a state of being a disciple, the art or the 
skill of manifesting one’s relationship with Christ and the spiritual formation that 
leads to the followers being formed into the image of Christ more and more.16 

                               
11 Cf. J. ASTLEY, Discipleship Learning, in «Rural Theology» 13 (2015) 1, 1-3: 2; where the 

author says, «the language of formation, with its powerful metaphorical connotations, [needs to 
be …] balanced by this second, critical dimension».  

12 B. HULL, The Complete Book of Discipleship: On Being and Making Followers of Christ, Nav-
Press, Colorado Springs 2006, 33, as cited in SHIRLEY, It takes a Church to make a Disciple, 210. 

13 SHIRLEY, It takes a Church to make a Disciple, 210. 
14 Cf. HULL, The Complete Book of Discipleship, 44. 
15 Cf. SHIRLEY, It takes a Church to make a Disciple, 208. 
16 Cf. Ibidem, 211. 



156 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

We see here the levels or the growth in maturity as a Christian that signifies dis-
cipleship in its true sense. Another aspect to be noted here is the fact that it is not 
enough to be disciples but it requires to be manifested.  

4. Discipleship and the Mission Perspective 

The challenge to manifest one’s discipleship translates itself as the mission 
that is entrusted to the disciples. There are two important and interrelated di-
mensions of discipleship that are involved in this facet – the dimension of being 
and the dimension of doing; the dimension of the identity and that of the mission; 
the dimension of the call and that of the commission. We would not be over gen-
eralising it, if we were to say that here there is a definitive difference between the 
Protestant theology and the Catholic Tradition. While the Protestant theology of 
discipleship immediately and inseparably connects “missional role”17 of the dis-
ciple to the very identity of the disciple, the Catholic Magisterium still finds the 
necessity of inviting the faithful to integrate the two crucial identities of “mis-
sionaries” and “disciples”. Pope Francis, in Evangelii Gaudium remarks, «we no 
longer say that we are “disciples” and “missionaries”, but rather that we are al-
ways “missionary disciples”».18 

The call to discipleship entrusts a person with a mission unto oneself, a 
mission towards the community and a mission towards the world at large. This 
mission and one’s responsiveness to it would determine the level of maturity that 
the person has arrived at, at a given point of one’s life. The mission that a disciple 
assumes unto oneself is to conform more and more to the image of the One who 
calls him or her, making present the person and the message of Christ wherever 
one is. It is here that being a disciple matters along with being a missionary. The 
person is called to be «a true missionary who never ceases to be a disciple, knows 
that Jesus walks with him, speaks to him, breathes with him, works with him» 
(EG, n. 266). The mission that the disciple assumes towards the community is to 
make of it, «a community of missionary disciples» (EG, n. 24), a community 
where missionary disciples accompany other missionary disciples (cf. EG, n. 173), 
and not where some are missionary disciples and others are passive recipients, 
says the Apostolic Exhortation (cf. EG, n. 24). Finally, the mission that the disciple 
assumes towards the world is to go out to the world and manifest the love and 
mercy of God: «An evangelizing community knows that the Lord has taken the 
initiative, he has loved us first (cf. 1Jn 4,19), and therefore we can move forward, 
boldly take the initiative, go out to others, seek those who have fallen away, stand 
at the crossroads and welcome the outcast. Such a community has an endless 
desire to show mercy, the fruit of its own experience of the power of the Father’s 
infinite mercy» (EG, n. 24). 

                               
17 Ibidem, 212. 
18 FRANCISCUS, Adhortatio Apostolica Evangelii Gaudium, 24.11.2013, n. 40, in «Acta Ap-

ostolicae Sedis» 105 (2013) 12, 1019-1137: 1036; English version: FRANCIS, Evangelii Gaudium, Li-
breria Editrice Vaticana, Vatican City 2013, n. 40 (Henceforth referred to in the text as EG); See 
also, PONTIFICAL COMMISSION FOR THE PROMOTION OF THE NEW EVANGELIZATION, Directory for Cat-
echesis (DC), USCCB, Washington DC 2020, nn. 40, 50, 68, 89, 132, 135, 288, 303, 334, 335, 419, 
which refer to the very same terminology “missionary disciples”.  



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 157 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

The Church herself is a missionary disciple (EG, n. 40), declares Pope Fran-
cis in the Exhortation reminding the faith community of its responsibility in the 
world today. Making disciples can be one of the focusses but the central focus 
remains the witness and leaves the multiplication of disciples as fruit of the mis-
sion. A more Catholic theological term for “making disciples” would be evange-
lisation: «Evangelized itself, the Church finds its foundational way of evangeliz-
ing others to be by means of witness: the sign of an ecclesia embracing the hu-
manizing vision of the gospel and living out not only in communion with its own 
members but in solidarity with all seeking what is “noble and good”».19 

5. Stages of Christian Discipleship 

As reflected thus far, the conception and concrete living of discipleship 
and the preparation towards it, involve stages of growth and deepening. It is in-
teresting to note how these stages could be conceived, depending on specific per-
spectives of theology and praxis.  

5.1. Stages of Discipleship – Some Protestant Perspectives 

The Protestant theology, in general, considers discipleship as the relation-
ship every person who comes to know Christ and hears His Word, is called to 
have with Him, to grow in constantly, and to bring others into. One could say the 
Protestant perspective of discipleship has a militant sense of mission, and that 
mission being disciple-making, in obedience to the commission given by Jesus to 
his first disciples and through them to every disciple in time.  

Of the many that exist, we could consider here one model of discipleship-
stages, as a specimen: this model20 consists of five stages,  namely Spiritually Dead 
or Unborn, a stage where the person has not really gotten in touch with the person 
of Christ and the Word; Infant, where the person gets to know the new truth and 
develop spiritual habits; Child, where the personal becomes conscious of the jour-
ney he or she is making and connects to a small group of believers as a means to 
connect to God; Young Adult, where the person gets ready to plunge into ministry 
of disciple making; and finally Parent, where the person begins to disciple others 
and becomes a discipler. The stages are not chronological but spiritual and it be-
gins when the person decides to enter into a serious relationship of discipleship 
with God.  

Chris Shirley proposes what she calls an Integrative Model, integrative due 
to the fact that the model brings together «three essential elements in the for-
mation process: a paradigm for the authentic disciple, the practices of the local 
church, and the production systems used to make disciples in the local church 
context».21 The model insists on the Spiritual formation as the most important 

                               
19 M. WARREN, The Local Church and Its Practice of the Gospel: The Materiality of Discipleship 

in a Catechesis of Liberation, in «Worship» 67 (1993) 5, 433-460: 437. 
20 For the model and further elaboration, see J. PUTMAN et alii, Real-Life Discipleship Train-

ing Manual: How to Build Churches that Make Disciples, NavPress, Colorado Springs 2010. 
21 SHIRLEY, It takes a Church to make a Disciple, 213. 



158 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

and the only compelling task of any church, the very purpose a church exists.22 
Another proposal from Allen Joe Moore and Mary Elizabeth Moore, speaks of an 
Education for a Life style of Discipleship, a life style of following God’s lead in 
our everyday lives toward a vision of the Reign of God, where lifestyle is under-
stood as «an individual’s unique and personal meaning that comes to expression 
in all the activities and attitudes of his or her life».23 The Follower perspective 
that was referred to at beginning of this work is what is being explicated here 
with such clarity. The authors point out three obstacles that could block the life-
style discipleship being lived out: the unpopularity of servanthood, that is the 
need to fix our gaze on the Suffering Servant of YHWH; the communion with 
God and the communion with human persons seen as two different phenomena, 
imagining God to be out of this world; and finally the equating of the experience 
of God to some emotional experience rather than concrete actions in the world 
on behalf of the suffering and the less fortunate.24 

5.2. Stages of Discipleship – Some Catholic Perspectives 

Catholic Catholic theology looks at discipleship as a call received by every 
Christian at one’s baptism, to be lived to the full, manifesting it in the classical 
two-fold relationship, a loving rapport with God and a friendly life with the oth-
ers. Karl Rahner, would say, «dying with Christ is the act of Christian disciple-
ship as well as the highest consummation of human existence».25 Discipleship 
here could be understood in terms of stages of faith maturity and a process of 
being evangelised. Hence the famous process prescribed by Evangelii Nuntiandi,26 
- that of Primary Proclamation, Proclamation in an explicit and direct sense, Bap-
tism that marks the entry into the community, Catechesis that makes the partak-
ing more profound, Witness that gives rise to further proclamation and Lifelong 
growth in discipleship. Obviously, these are stages of deepening one’s own faith 
life and experience, and they correspond to a systematic progress in discipleship 
too: Contact, Knowledge, Initiation, Deepening, Sharing and Growing.  

Jerome Vallabaraj puts together another set of stages basing on the call that 
our faith community has to grow into Community-of-Disciples, which he adopts 
as a paradigm that «can be understood as a variant of the earlier communion 
model that draws one’s attention to the ongoing relationship of the Christian 

                               
22 Cf. J.C. WILHOIT, Spiritual Formation as if the Church Mattered: Growing in Christ through 

Community, Baker Academic, Grand Rapids 2008), 15-16, as cited in SHIRLEY, It takes a Church to 
make a Disciple, 212. 

23 A.J. MOORE – M.E. MOORE, The Transforming Church: Education for a Life Style of Disciple-
ship, in «Impact» 9 (1982), 51-69: 52. 

24 Cf. Ibidem, 55-56. 
25 B.F. LINNANE, Dying with Christ: Rahner’s Ethics of Discipleship, in «Journal of Religion» 

81 (2005) 2, 228-248: 229. 
26 Cf. PAULUS VI, Adhortatio Apostolica Evangelii Nuntiandi, 08.12.1975, n. 45, in «Acta 

Apostolicae Sedis» 68 (1976) 1, 5-76: 35; English Version: PAUL VI, APOSTOLIC Exhortation on 
Evangelisation in the Modern World Evangelii Nuntiandi, Libreria Editrice Vaticana, Vatican City 
1976, n. 45.   



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 159 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

community with Christ the Lord, who continues to lead and direct the commu-
nity through his Spirit».27 This Community-of-Disciples is a an initiative of Jesus 
Christ who convokes a contrast community that witnesses to him and his Reign, 
a listening community, a community of worship and liturgy, a community that 
becomes a “sacrament” and a visible extension of the Son of God in the world, 
the Body of Christ.28 It can easily be paralleled to the corporate calling of Israel 
as the people of God in the Old Testament. However, the author observes that in 
the process of becoming authentically such a Community, there is a «continuum 
that oscillates through five movements»,29 which we can without much ado un-
derstand as another set of stages in Christian discipleship: i) Membership which 
involves the need on the part of the individual and recognition on the part of the 
community; ii) Involvement which involves participation and contribution on the 
part of the individual; iii) Commitment which is a matter of mutual trust and a 
covenant feeling; iv) Engagement which is going beyond the legal requirements 
to zeal and disponibility; and v) Empowerment which involves self-determination 
and self-efficacy at the service of the community and the holistic growth of the 
individual.30 

A third set of stages of discipleship can be formulated basing ourselves on 
the level of education to faith that a person is capable of, at a given point in his 
or her life-journey towards Christian perfection as a disciple: i) the stage where 
the person is still in the excitement of the life changing encounter as a Seeker; ii) 
the stage of critical knowing where the person is eager and ready as a Learner; iii) 
the stage of ardent modelling where the person is getting deeper into his or her 
relationship with a commitment that attaches him or her to the person of Christ 
as a Follower; iv) the stage of humble witnessing to Christ and his message in and 
through one’s life inspiring others as a Mentor; v) the stage where the person 
takes greater responsibility towards a collaborative building up of the commu-
nity and newer communities as a Minister; and vi) the stage where the person is 
empowered by experience gained and wisdom learnt and ready to suggest, plan, 
evaluate and set in place processes of growth in the faith community as an Ac-
companier. 

6. The Catechetical Tasks within the Discipleship Paradigm 

Catechesis, certainly, is not a task. However, it is made of a series of tasks 
organically coordinated by a well-defined process, with a grounded point of de-
parture and an inspiring point of arrival. When discipleship becomes its para-
digm, these tasks have particular dynamics that they assume and these tasks 
would reflect the stages of discipleship that the concerned person finds himself 
or herself in, at any given moment.  

                               
27 J. VALLABARAJ, Delving into the World of the Catechetical Education of Adults: A Multi-Per-

spective Elaboration, Kristu Jyoti Publications, Bangalore 2008, 143.  
28 Cf. Ibidem, 144-147. 
29 Ibidem, 153. 
30 Cf. Ibidem, 153-154. 



160 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

6.1. The Dynamics of Growth: From Child to Elder 

One of the most prominent catechetical dynamics that we can think of 
within the paradigm of discipleship is that of Growth. Catechesis is by nature age 
sensitive, more so when it comes to a demanding criterion as “discipleship”. Cat-
echesis as Christian Education or Faith education can assist in the growth of a 
person in stages of his or her discipleship, as the person matures from a state akin 
to a child to a maturity of an elder.  

The first stage is the stage of the Child when the person is introduced to 
faith and the life of discipleship – the catechetical task here is, «Christian nurture 
[… which is] largely unconscious and informal assimilation of Christian beliefs 
and attitudes through the constant association with those Christians to whose 
fosterage one is committed».31 The role of the family, the immediate society and 
those who surround a person in the catechetical dynamics of growth is crucial as 
it is well known.  

The second is the stage of Youth, when the person is conscious of the jour-
ney that he or she has embarked upon. The catechetical task that takes place here 
is Christian instruction.32 It is the formal study of the literary resources that are 
available which can clarify the nature of growth that a person has to acquire at 
this stage. The scripture, the formal schooling, the offer of a content of 
knowledge, are some of the tasks to be carried out, always mindful of not reduc-
ing it all to mere transmission of some prefabricated content instead of inspiring 
the person to encounter the Risen Lord, the heart of Christian faith and the pro-
tagonist of discipleship.  

The third stage is that of Adult, when the person begins to have a first-
hand encounter of problems of life and the catechetical task here is Christian ex-
perience,33 that is making sense of the realities around and the implications of the 
choices to be freely and knowingly made. There can be some trial-and-error ex-
periences but that would be considered much as part of the whole. A particular 
mode of tutelage is offered here which does not take away the freedom of the 
person, but at the same time keeps the person on the right track towards the de-
sired growth. 

The fourth stage is the stage of Elder. While the stage of adults refers to a 
level of autonomy, the present stage adds to itself experience and wisdom. At 
this stage the catechetical task is that of Christian discipleship. The person grows 
in his or her identity as a disciple and becomes aware of the ongoing relationship 
that is shared with the person of Christ and the responsibilities that come along 
with that, happily bearing testimony and drawing others through inspiration. 

6.2. The Dynamics of Participation: From Receiving to Responsibility  

Participation in the community can determine the stages of discipleship 
and the pertaining catechetical tasks, in a context. The Directory for Catechesis34 

                               
31 HARDER, Concept of Discipleship, 349.  
32 The part on “Christian instruction” – Cf. HARDER, Concept of Discipleship, 351-352. 
33 The part on “Christian experience” – Cf. HARDER, Concept of Discipleship, 353. 
34 Cf. DC, nn. 88-89.   



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 161 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

outlines Education to community life as one of the fundamental tasks of Catech-
esis. Christian Discipleship,35 as we have stated earlier, is not merely matter of 
personal righteousness but a community witness. Hence the dynamics of partic-
ipation augurs well as a catechetical criterion to formulate another set of stages 
of discipleship. 

The Enchantment stage is when a person gets curious or attracted to the 
person of Christ and the Christian way of life and the catechetical dynamics here 
is the that of Receiving.  The Community offers information and experiences that 
would help the person get in touch with Christ and get to know the community 
of believers. As a child a person who grows in the family undergoes this experi-
ence of being enchanted and receiving an experience from witnessing parents 
and elders.  

The Encounter stage is when the person gets to know in a manner more 
deep, about the person of Christ as he or she encounters persons, programmes 
and practices of the Community. Christ is presented to the person in a more vivid 
and experiential manner as the catechetical dynamics involved here is Knowing. 
The various processes of catechesis, for instance the school catechesis, the parish 
catechesis and sacramental catechesis helps the growing child to integrate oneself 
into the community. 

The Empowerment stage is when the person begins to feel confident about 
his or her identity as a disciple and the catechetical dynamics here is Growing. 
The person grows into a responsible partaker in the community. The community 
too begins to entrust the growing persons with duties and empowers them with 
a sense of belonging.  

The Endowment stage is when the person begins to give back what he or 
she has received and grown out of within the community of faith. The person 
grows in responsibility and becomes a leader-disciple as the catechetical dynam-
ics of Building comes into play here. Here, the process of catechesis makes the 
person realise and believe that he or she has to take responsibility of building the 
community up and enrich it with responsible participation.  

7. Towards an Authentic Christian Discipleship – a Proposal 

Thinking of an authentic life of Christian Discipleship, we have two facts 
that we have to state before we enter into the discourse proper. The first regards 
the present secularized situation of humanity: where being a Christian is becom-
ing ever more a matter of importance and particular significance, an experience 
of being a minority among the majority who do not care much about anything to 
do with faith; and discipleship here, presents itself as an intense subject of con-
sideration. The second fact is a word about the classical icon of catechesis pre-
sented to us: The Road to Emmaus!36 There is a crucial message that it offers, for 
catechesis with the discipleship paradigm. They were disciples already before 
they walked that road to Emmaus, they were disciples when they returned on 

                               
35 Cf. DC, nn. 33, 42, 112, 121, 319, 344, 370, 386 and others refer to integrity of faith as 

disciples.  
36 Cf. DC, nn. 160, 244.  



162 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

that road – the difference was the enlightenment that dawned on them… what 
was till then the road to Emmaus, now had become the road to Enlightenment 
when they walked it on return! That is the kind of accompaniment called for 
within a catechesis to discipleship.  

That said, we shall end this reflection with a final presentation on the 
stages of an authentic Christian discipleship. We could think of a Four-Dimen-
sional model of Christian Discipleship, that can be represented by the shape of a 
boomerang. 

 

 
The purpose of catechesis is Shalom, fullness of life for all,37 Christ had de-

clared himself, «I have come that they may have life, life in all its fullness» (Jn 
10:10b). The Reign of God is this shalom, the fullness of life and it cannot be some-
thing that we expect in the life to come; it is here and now (cf. Lk 17:21). Disciple-
ship is a journey towards this Reign and it is not a destination to be reached at 
the end of a journey, but an experience to be realised all through, albeit in a grad-
ual and maturing sense. Catechesis intensifies this discipleship, so that the indi-
vidual along with his or her brothers and sisters, as part of a community-of-dis-
ciples may live this journey with sense and solidarity.  

Right at the beginning of this journey is God, who calls the person to em-
bark on this journey. The Christian faith enables us to celebrate a twin birth – one 
the day we were born, the other the day when we were identified to the world 
that we are children of that God who has given us the gift of life, baptism. There 
is God at both of these starting points - God who is going to walk along all the 
way; And so begins Stage 1. 

Stage 1: Recognition. The first stage consists of recognising the gift and the 
call that the person has received. Hence, the entire life and the discipleship is a 
response to a call that the person has received. Needless to say, in this scheme, 
Birth or the starting point of the journey is not necessarily the biological birth 
(though for many it is). However, the biological self is highlighted at this stage - 
the child grows to recognise and appreciate its body; the person understands his 

                               
37 Cf. T.H. GROOME, Will there be Faith? A New Vision for Educating and Growing Disciples, 

HarperCollins Publishers, New York 2011, 23. 



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 163 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

or her background, the call and the change that is happening in one’s gross daily 
life. The key movement of recognising the presence, the gift and the call of God 
is carried out and the infant in faith, grows towards the next stage. The family 
makes the presence of the catechist felt at this stage. 

Stage 2: Remembrance. This is the stage where the child or the beginner in 
faith is instructed. There are facts to know, practices to learn, experiences to go 
through and register in one’s mind. Much of our learning is remembrance for 
that matter. Remembrance is the impact of a thing, an information, an event, a 
person or an experience that remains in a person’s mind influencing his or her 
outlook, approach and choices in general. Sometimes we call it learning too. Here 
it is Memory that comes to play – while we are highly critical about the over 
emphasis of memory in faith education (or even education in general), we cannot 
deny the fact that memory has a great role even in retaining the facts understood 
and using it when needed. The Disciple here allows his/her mind to be open, 
receptive and analytical, gathering, sorting and registering all the information 
and data that comes one’s way. The body which was central in the previous stage, 
does not get replaced but gives space to the mind to be recognised more. The 
person goes beyond his or her biological reality and senses the world around, the 
community around, the reality around from which and from whom, he or she 
receives all the data, information and experience. The disciple who had begun 
the journey with God, now realises that there are others walking with him or her, 
and that he or she is not alone. The community is the co-pilgrim and the catechist 
here. 

Stage 3: Reconstruction. The child grows into a youth and many a thing gets 
a new look, gets reconstructed, gets critically analysed and made sense of. The 
disciple at this stage grows to understand things that were recognised and re-
membered. There is a critical sense of the mind that comes into play, comple-
menting the memory that had been active hitherto. There are questions to raise, 
responses to be given, choices to be made, changes to be initiated, relations to be 
built, mistakes to be corrected: Repent and believe the Reign of God is close in-
deed (cf. Mk 1:15); bring good news to the poor, proclaim release to the captives, 
give sight to the blind and set the downtrodden free (cf. Lk 4:18). Reconstruction 
has to take place within the individual, in the society, in the world at large and 
in the universe. The universe comes alive to the disciple, without which he or she 
cannot understand the real import of the Reign of God. It is not about material 
wealth, political freedom, social justice, or international peace – it is not about 
any of these, yet it is about all of these at the same time. It is about the Universal 
Wellbeing, the Cosmic Order as it were… the Shalom, the Reign of God towards 
which the person is straining forward. The community continues to be the ac-
companier and the co-pilgrim, along with that also the object to be worked upon. 

Stage 4: Reign of God. The Reign is not the destination of the journey, it is 
the yearning of the Spirit all the time. Reign of God is not merely a spiritual real-
ity, but it cannot be understood except through the Spirit. The soul of a human 
person has the great gift of communing with the Spirit of God who reveals to the 
person the real purpose of one’s existence and whispers into the ears of the whole 



164 | Antony Christy Lourdunathan   

Catechetica ed Educazione – Anno X – Numero 3 

existence the purpose and meaning of every being. The disciple makes present 
the Reign of God, here and now, because he or she is capable of it, with the help 
of the One who is present and working in and through the individual. Therefore, 
the Reign of God is not something that someone comes to do for the rest of the 
existence, but something that each of us has to live at every moment of our lives, 
here and now. The journey does not end here, the life has to move on. 

Stage 5: Reconstruction. The one who has tasted the Reign of God cannot 
remain there, the person will strive to spread it across. As the disciples of Em-
maus had to return on the same road but as renewed persons, so does the disciple 
here return on the same road that he or she journeyed so far, but now as a person 
of the Reign, conscious of the goodness, love, joy, peace, in short, the shalom, the 
fullness that the Reign offers. The person feels the necessity to reach out to more 
and more, because the fullness of life is for all. Because the Lord while instructing 
his disciples of their mission, had said, «freely have you received, freely shall you 
give» (cf. Mtt 10:8). The Reconstruction here is now illumined by the Reign, and 
everything needs to be renewed in that spirit. The new earth and new heaven 
that the Lord promised is the vision of this Reign-spirit that is carried all over by 
the disciple. 

Stage 6: Remembrance. The disciple grows old and the time comes to share 
the wisdom and experience gained. Here again, Memory comes into play – a 
memory to be shared, a memory to be consolidated, a memory which should be 
passed on. The disciple with the experience gained and wisdom developed be-
comes a point of reference, a memory which shall make more sense to others who 
are yet in other stages of discipleship. He or she is all for the world at this stage 
and the world looks up to the person for direction and counsel.  

Stage 7: Recognition. The disciple recognises now the real meaning of his or 
her entire life. All this while, it was not clear, though the disciple had been so 
actively involved in it. Now the disciple is able to look back and say, “Now my 
Divine Master, my eyes have seen your salvation” (cf. Lk 2: 29,30). The One who 
has been with the disciple right from the beginning and all through the journey 
is right beside the disciple to say, «welcome my faithful servant, enter into the 
joy of your master» (cf. Mtt 25: 34). The life is not ending where it began, but we 
would have come at this point, a full circle… and would have understood the 
core of our life and call. It is one full journey as a disciple, responding to the call 
of the Divine Master who has not only been walking along, but has been the jour-
ney itself. 

Conclusion 

Fostering our commitment to live as disciples of Jesus is the greatest task 
that is entrusted to us as Christians and in fact this is exactly what defines a Cath-
olic identity.38 Reflecting on this, Tomáš Halík writes: 

                               
38 Cf. R.J. REICHERT, Renewing Catechetical Ministry: A Future Agenda, Paulist Press, New 

York 2002, 21. 



Discipleship, the Catechetical Edge of Holistic Christian Formation | 165 

 Dicembre 2025 – Catechetica ed Educazione 

If the faith of the Church does indeed subsist in the spiritual life of believ-
ers, but the religious knowledge they have received does not fill the whole space 
of their spiritual life, then there remains legitimate room in their minds and 
hearts for searching, critical questioning, and honest doubt. It is healthy for them 
to humbly question whether their faith journey is authentic, faithful to tradition, 
but also faithful to how God guides them in their conscience. Therefore, the final 
addressee of their questions cannot be the ecclesiastical authority alone, but God, 
present in the sanctuary of their conscience, God who speaks to them not only in 
the teachings of the Church but also in the signs of the times and in the events of 
their own lives.39  

Discipleship in the Catechetical parlance therefore, cannot be a mere indi-
vidual commitment although commitment cannot but be the decision of an indi-
vidual; however, it is a commitment that has to be lived and expressed as a com-
munity of disciples today, a community that grows in interpersonal and univer-
sal commitment, as a sign of its commitment to the Divine who has commis-
sioned it into existence, and unceasingly continues to do so. 
 

 

Discepolato, lato catechetico della formazione cristiana olistica    
 

► SOMMARIO 
L'articolo discute il concetto di discepolato cristiano all'interno del quadro cate-

chetico della formazione cristiana olistica. Esplora l'evoluzione storica e le diverse pro-
spettive sul discepolato, distinguendo tra la concezione cattolica e quella protestante. 
Presentando i vari modelli di discepolato, a partire da quelli di Apprendista, Seguace ed 
Erede, lo studio fornisce un panorama del discepolato cristiano, prima di procedere ad 
analizzare i diversi modelli di fasi del discepolato cristiano dal punto di vista sia prote-
stante che cattolico, utilizzando dinamiche come la crescita e la partecipazione, per illu-
strare il percorso dai neofiti ai credenti maturi. Sottolineando che il discepolato dovrebbe 
essere inteso come un processo di crescita, maturità e missione che dura tutta la vita, 
andando oltre un “cristianesimo senza discepolato”, la riflessione si conclude propo-
nendo un “modello quadridimensionale del discepolato cristiano” che la catechesi do-
vrebbe promuovere, un modello che progredisce in modo ciclico attraverso le fasi del 
Riconoscimento, Ricordo e Ricostruzione, orientandosi infine verso l’edificazione del Re-
gno di Dio. 

► PAROLE CHIAVE 
Catechesi; Discepolato cristiano; Fasi di discepolato; Maturità di fede;  
Modelli di discepolato.   

 

  lourdunathan@unisal.it

 

                               
39 T. HALÍK, The Afternoon of Christianity. The Courage to Change, G. Turner (trans.), Univer-

sity of Notre Dame Press, Notre Dame 2024, 147-148. 



  

  

  

  

 

Norme per i collaboratori  

Istituto di Catechetica  

  
  
  

«Catechetica ed Educazione» (C&E) è la rivista on-line dell’Istituto di 
Catechetica della Facoltà di Scienze dell’Educazione dell’Università Pontificia 
Salesiana di Roma.  

1. L’autore (o gli autori) deve garantire l’originalità del suo articolo o contributo, 

sia in quanto inedito, sia in quanto non plagiato.  

2. Per essere pubblicati gli articoli dovranno essere accettati dalla Direzione 

della Rivista. Dopo l’accettazione, la Direzione avvierà la procedura indicata al numero 

4 di queste norme.  

3. Si prega di inviare gli articoli in un file salvato in formato word per Windows. Il 

testo sarà inviato in attachment all’indirizzo rpr@unisal.it. Normalmente una risposta 

di accettazione o di rifiuto di un articolo richiede circa tre mesi.  

4. Il comitato dei Referee non coincide con il comitato di redazione. Una volta 

ricevuto l’originale del contributo, il Coordinatore della condirezione di C&E lo 

sottopone al processo di revisione double-blind, che garantisce l’anonimato sia al referente 

sia all’autore, che consisterà nell’esame di almeno due Referee, docenti universitari o 

ricercatori specialisti della materia. La loro valutazione, motivata e scritta, sarà 

comunicata dal Coordinatore di C&E a ciascun autore con il giudizio finale sull’articolo.  

5. In caso di richiesta di integrazioni o correzioni, gli articoli saranno rivisti 

dall’autore, che dovrà apportare le modifiche indicate. In fase di preparazione per la 

pubblicazione, i testi vengono sottoposti a editing, nel corso del quale potranno essere 

apportati tagli e modifiche dove necessario.  

6. I documenti iconografici (immagini, grafici, tabelle, ecc.) devono risultare di 

buona qualità. Risoluzione minima per le immagini: disegni a tratto, foto sia in bianco e 

nero sia a colori: 300 dpi.  

7. L’articolo dev’essere accompagnato da un summary (max. 10 righe) in 

italiano e in inglese così come dalle parole chiave che permettano di classificare l’articolo 

(non più di 6 parole).  

8. Ordinariamente, nell’articolo non dovrebbero mancare la motivazione dello 

scritto, lo status quaestionis e l’indicazione della collocazione del contributo rispetto agli 

studi precedenti, gli obiettivi che si intendono perseguire, il metodo utilizzato, una 

chiara esposizione dei risultati ottenuti tramite la presentazione dei contenuti offerti, un 

apparato citazionale essenziale aggiornato. 

  
  
  
  

  «Catechetica ed Educazione»      



9. Si riportano alcuni criteri per la presentazione tipografica dell’articolo:  

a) Usare carattere Times New Roman corpo 12, interlinea uno, giustificazione 

a sinistra;  

b) Usare il tasto Enter (a capo) soltanto nei cambi paragrafo;  

c) Non usare comandi di sillabazione;  

d) Non usare doppi spazi per allineare o far rientrare il testo;  

e) Il titolo dell’articolo dovrà essere scritto in grassetto, ma la redazione si 

riserva di modificarlo.  

10. Le note a piè pagina, da numerare progressivamente e con carattere 10, 

riguarderanno apparati critici e/o approfondimenti bibliografici.  

11. Uso delle sigle e abbreviazioni: Cf. cf.  

12. Per l’apparato critico (a piè pagina) si fa riferimento alle norme tradizionali 

come da esempi:  

- J.L. MORAL, Cittadini nella Chiesa, cristiani nel mondo. Antropologia, catechetica 

ed educazione, LAS, Roma 2017.  

- C. PASTORE – A. ROMANO (Edd.), La catechesi dei giovani e i new media nel 

contesto del cambio antropologico-culturale, Elledici, Torino 2015.  

- C. FRANCESCUTTI et al., Disabilità: servizi per l’abitare e sostegni per l’inclusione. 
Manuale applicativo della Norma UNI 11010:2016, Maggioli, Sant’Arcangelo di Romagna 
2016. 

- J. GEVAERT, Studiare catechetica, U. Montisci (Ed.), LAS, Roma 2008.  

- C. BISSOLI, Bibbia, in J.M. PRELLEZO – G. MALIZIA – C. NANNI (Edd.), Dizionario 

di Scienze dell’Educazione, seconda edizione riveduta e aggiornata, LAS, Roma 2008, 142-

145.  

- M. WIERZBICKI, Educazione religiosa nell’epoca di crisi educativa e benessere: la 

progettualità pedagogica nel contesto europeo, in «Orientamenti Pedagogici» 61 (2014) 4, 

857-871: 861.  

- V. ORLANDO (Ed.), Educare nella multicultura. Atti del Convegno di 
Aggiornamento Pedagogico (Roma 14-16 marzo 2003), LAS, Roma 2003. 

- G. PICCOLO, Fenomenologia della decisione. Non si fa solo qualcosa, ma si diventa 

anche qualcuno, in «La Civiltà Cattolica» 175 (2024) q. 4184, 162-172: 165.  

- Documento sulla fratellanza umana per la pace universale e la convivenza comune, 
in «L’Osservatore Romano» (4-5.02.2019) 7-8. 

- FRANCISCUS, Litterae apostolicae motu proprio datae Quibus nonnulle normae 

Codicis Iuris Canonici immutantur, 31.05.2016, n. 5, in «Acta Apostolicae Sedis» 108 (2016) 

6, 602-616: 606.  

- CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Dichiarazione sull’educazione cristiana 

Gravissimum educationis, 28.10.1965, in Enchiridion vaticanum, 1. Documenti ufficiali del 

Concilio Vaticano II. Testo ufficiale e versione italiana, EDB, Bologna 131985, nn. 819-852.   

- A. SPADARO, Scazzottare l’impercettibile, in «BombaCarta», (03.08.2016), 
<https://bombacarta.com/2016/08/03/scazzottare-limpercettibile/>, (consultato 
20.09.2018).  

- E. PARISER, Il filtro. Quello che internet ci nasconde, Milano, Il Saggiatore, 2012, 
(Kindle Reader), pos. 115.  

 
Un discorso a parte merita l’Intelligenza Artificiale come, ad es., ChatGPT (tra le 

più conosciute) perché siamo di fronte a una fonte non tradizionale come un libro o un 



articolo. Per citare nel testo, la risposta di ChatGPT va considerata come una 

comunicazione personale che non viene inclusa nella bibliografia, ma è citata solo nel 

testo. Se si desidera comunque includere una citazione formale nella bibliografia per 

completezza o per specifiche richieste, si può utilizzare una struttura simile a questa: 

Quando gli è stato chiesto «Il cervello sinistro è reale o una metafora?», il testo 

generato da ChatGPT ha indicato che, sebbene i due emisferi cerebrali siano in qualche 

modo specializzati, «la notazione secondo cui le persone possono essere caratterizzate 

come “emisfero sinistro” o “cervello destro” è considerata una semplificazione eccessiva 

e un mito popolare».1 

 ------- 
1 OPENAI, Emisferi cerebrali, ChatGPT, https://www.openai.com/chatgpt, 

(generato il 14.03.2023). 
 

[Se c’è un'interazione specifica che si desidera citare, si possono anche includere 

dettagli aggiuntivi sul contenuto] 

 

► Esemplificazione dello stile di scrittura 

Fu Heidegger a introdurre, più o meno in quest’ottica, i termini autenticità e 

inautenticità. Egli descrive l’autenticità come «appropriazione di sé»: quanto più un 

uomo è se stesso tanto più è autentico, si tratta cioè di vivere un’esistenza guidata 

«dall’esser-sempre-mio».1 Per lui, quindi, l’autenticità è “appropriazione”, cioè far sì che 

le cose e le esperienze siano proprie, e dato che – come spiega G. Vattimo – la cosa «non 

è mai semplice-presenza bensì strumento», ne viene che «appropriarsi della cosa vuol 

dire anche, più radicalmente, assumerla dentro il proprio progetto di esistenza».2  

-----------  
1 M. HEIDEGGER, Essere e tempo, Longanesi, Milano 1976, 65.  
2 G. VATTIMO, Introduzione a Heidegger, Laterza, Roma-Bari 1982, 42. 

https://www.openai.com/chatgpt


 

 

 

«Catechetica ed Educazione»  

è una testata telematica,  

iscritta al Tribunale di Roma  

(registrazione n. 151/16 dicembre 2020),  

che persegue finalità culturali  

in ambito pedagogico-catechetico. 


